JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026 ISSN: 1978-6875

MODEL INTEGRATIF PENANAMAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAT ISLAM
DALAM PENDIDIKAN: STUDI KONSEPTUAL-KOMPARATIF

Irpan Hilmi!, Muhammad Arwani?, Mulyadi?®, Naih Nurjanah*, Bambang Samsul Arifin’,
Aan Hasanah®

lirpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id, 2muhammadarwanil 987@gmail.com,

3'mulyadi.dimasS3@,qmail.com, 4naihnuri anah003@gmail.com,

>bambangsamsularifin@uinsgd.ac.id, 6aanhasanah@uinsgd.ac.id

*Correspondence Email: irpanhilmi(@stai-alhidayah.ac.id

DOI: https://doi.org/10.58217/joceip.v20il.163

ABSTRACT

Character education based on Islamic values has become a strategic agenda in responding
to moral degradation amid the dynamics of formal and nonformal education. However, studies
that examine the integration of character-building models across these two domains remain
limited and tend to be fragmented. This study aims to analyze and compare models of Islamic
values—based character education in formal and nonformal educational settings and to formulate
a conceptually relevant integrative framework. This research employs a qualitative approach
through library research, using a conceptual-comparative analysis of classical and
contemporary literature in the fields of Islamic education and character education. The findings
indicate that formal education emphasizes character formation through structured curricula,
classroom instruction, and systematic evaluation, whereas nonformal education highlights role
modeling, habituation, and the internalization of values within socio-religious contexts. The
integration of these two models produces a comprehensive, contextual, and sustainable
framework for Islamic character education. Academically, this study contributes to the
development of an integrative model of Islamic character education that bridges formal and
nonformal educational domains.
Keywords: Islamic Character Education; Formal and Nonformal Education; Islamic Values,
Character Education Model.

ABSTRAK

Pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam merupakan agenda strategis dalam
merespons tantangan degradasi moral di tengah dinamika pendidikan formal dan nonformal.
Namun, kajian yang membahas integrasi model penanaman karakter pada kedua ranah tersebut
masih terbatas dan cenderung parsial. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan
membandingkan model penanaman karakter berbasis nilai-nilai [slam dalam pendidikan formal
dan nonformal, serta merumuskan kerangka integratif yang relevan secara konseptual.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan (/ibrary research)
dengan metode analisis konseptual-komparatif terhadap literatur klasik dan kontemporer di
bidang pendidikan Islam dan pendidikan karakter. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
pendidikan formal menekankan penanaman karakter melalui kurikulum terstruktur,
pembelajaran kelas, dan evaluasi sistematis, sedangkan pendidikan nonformal lebih
menonjolkan keteladanan, pembiasaan, dan internalisasi nilai dalam konteks sosial-keagamaan.
Integrasi kedua model tersebut menghasilkan kerangka pendidikan karakter Islami yang
komprehensif, kontekstual, dan berkelanjutan. Secara akademik, penelitian ini berkontribusi
pada penguatan model pendidikan karakter Islami yang bersifat integratif antara ranah formal
dan nonformal.
kata kunci: Pendidikan Karakter Islami; Pendidikan Formal dan Nonformal; Nilai-Nilai
Islam; Model Pendidikan Karakter

87


mailto:irpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id
mailto:2muhammadarwani1987@gmail.com
mailto:mulyadi.dimas83@gmail.com
mailto:naihnurjanah003@gmail.com
mailto:bambangsamsularifin@uinsgd.ac.id
mailto:irpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id
https://doi.org/10.58217/joceip.v20i1.163

JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

PENDAHULUAN

Pendidikan karakter merupakan salah
satu isu sentral dalam diskursus pendidikan
kontemporer, terutama di tengah krisis moral,
disorientasi nilai, dan fragmentasi identitas
yang melanda masyarakat modern. Dalam
konteks pendidikan Islam, pembentukan
karakter tidak dapat dilepaskan dari nilai-
nilai keimanan, akhlak, dan spiritualitas yang
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. Oleh
karena itu, pendidikan karakter Islami tidak
hanya berorientasi pada pembiasaan perilaku,
tetapi juga pada internalisasi nilai tauhid dan
akhlak sebagai fondasi kepribadian manusia
(Al-Attas, 1995; Nata, 2011).

Sejumlah  penelitian menunjukkan
bahwa pendidikan karakter berbasis nilai-
nilai Islam telah diterapkan baik dalam
pendidikan formal (sekolah dan madrasah)
maupun nonformal (pesantren, majelis
taklim, dan komunitas keagamaan). Namun,
sebagian besar kajian masih bersifat
deskriptif-partikular, = menelaah  strategi
pendidikan karakter dalam satu konteks
lembaga tertentu tanpa kerangka analisis
yang integratif (Azra, 2012; Dhofier, 1994;
Priatna & Ratnasih, 2017). Selain itu, kajian
yang secara komparatif membandingkan
karakteristik, strategi, dan model penanaman
karakter antara pendidikan formal dan
nonformal berbasis nilai Islam masih relatif
terbatas.

Research gap penelitian ini terletak
pada belum adanya model konseptual yang
secara sistematis mengintegrasikan
pendekatan pendidikan karakter Islami dalam
ranah formal dan nonformal. Padahal, kedua
jalur  pendidikan  tersebut  memiliki
karakteristik, metode internalisasi nilai, dan
efektivitas pembentukan karakter yang
berbeda namun saling melengkapi (Tilaar,
2004; Muzakki et al., 2021). Pendidikan
formal cenderung menekankan sistem
kurikulum dan pembelajaran terstruktur,

sementara pendidikan nonformal lebih

88

ISSN: 1978-6875

menonjolkan keteladanan, habituasi, dan
relasi kultural-spiritual.

Berdasarkan gap tersebut, artikel ini
menawarkan novelty berupa pengembangan
model integratif penanaman karakter Islami
melalui pendekatan konseptual-komparatif.
Model ini memadukan kekuatan pendidikan
formal dan nonformal dengan menjadikan
nilai-nilai Islam sebagai kerangka normatif
dan praksis pendidikan karakter. Pendekatan
ini diharapkan mampu memperkaya
khazanah  Teologi  Pendidikan  Islam
sekaligus memberikan kontribusi teoretis
terhadap pengembangan model pendidikan
karakter yang lebih holistik dan kontekstual.
adalah: (1)
menganalisis konsep pendidikan karakter
berbasis nilai-nilai Islam; (2) mengkaji
perbedaan persamaan  strategi
penanaman karakter dalam pendidikan
formal dan nonformal; serta (3) merumuskan

Tujuan penelitian ini

dan

model integratif penanaman karakter Islami
yang relevan dengan tantangan pendidikan
kontemporer. Dengan demikian, artikel ini
diharapkan memberikan kontribusi akademik
bagi pengembangan teori
karakter

pendidikan
menjadi  rujukan
konseptual bagi praktisi pendidikan.

Islami dan

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis studi
kepustakaan (library research) konseptual—
komparatif. Pemilihan metode ini didasarkan
pada research gap yang menunjukkan bahwa
kajian penanaman karakter berbasis nilai-
nilai Islam masih banyak bersifat normatif
dan parsial, khususnya dalam memadukan
secara sistematis praktik pendidikan karakter
pada ranah pendidikan formal dan nonformal.
Oleh karena itu, penelitian ini tidak bertujuan
hipotesis melainkan

menguji empiris,

menyusun model konseptual integratif

sebagai bentuk kontribusi teoretis.
Pendekatan yang digunakan adalah
analisis

tematik-konseptual dengan



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

perspektif pendidikan Islam dan pendidikan
karakter, yang dikombinasikan dengan
analisis ~ komparatif =~ antara  konteks
pendidikan formal dan nonformal. Analisis
tematik digunakan untuk mengidentifikasi
tema-tema kunci terkait nilai-nilai Islam
(seperti akhlak, adab, tanggung jawab, dan
keteladanan), sedangkan analisis komparatif
bertujuan menelaah perbedaan dan titik temu
strategi penanaman karakter pada kedua
ranah pendidikan tersebut.

Sumber dan Kriteria Data
Sumber data penelitian ini berupa

literatur primer dan sekunder yang relevan,

meliputi:

1. Karya klasik dan kontemporer pendidikan
Islam dan pemikiran karakter Islami.

2. Artikel jurnal ilmiah bereputasi (nasional
dan internasional).

3. Buku dan laporan akademik yang
membahas pendidikan karakter,
pendidikan formal, dan nonformal.

Teknik Analisis dan Prosedur Penelitian

data  dilakukan

beberapa tahapan sistematis sebagai berikut:

1. Identifikasi literatur, yakni penelusuran
dan  pengumpulan  sumber  yang
membahas pendidikan karakter Islami
dalam konteks formal dan nonformal.

2. Klasifikasi
mengelompokkan gagasan utama terkait
nilai-nilai Islam, strategi penanaman

Analisis melalui

konsep, dengan

karakter, serta karakteristik pendidikan
formal dan nonformal.

3. Analisis tematik, untuk menemukan pola,
persamaan, dan perbedaan pendekatan
pendidikan karakter pada kedua ranah.

4. Sintesis konseptual, yaitu merumuskan
model integratif penanaman karakter
berbasis nilai-nilai Islam sebagai novelty
penelitian.

Validitas Akademik

89

ISSN: 1978-6875

Validitas akademik dijaga melalui
triangulasi sumber, yakni membandingkan
pandangan dari berbagai karya otoritatif,
serta konsistensi analisis dengan kerangka
teori pendidikan Islam dan pendidikan
karakter. Selain itu, penggunaan literatur
mutakhir dan rujukan klasik yang mapan
dimaksudkan untuk menjaga keseimbangan
antara kekuatan normatif dan relevansi
kontekstual.

Dengan metode ini, penelitian
diharapkan mampu menghasilkan kontribusi
teoretis berupa model konseptual-komparatif
yang menjelaskan secara sistematis integrasi
penanaman karakter Islami dalam pendidikan
formal dan nonformal.

HASIL PENELITIAN

PEMBAHASAN

A. Hasil Penelitian: Temuan Konseptual

Utama
Berdasarkan

DAN

analisis  tematik  dan
konseptual terhadap literatur klasik Islam
serta kajian kontemporer mengenai
pendidikan  karakter, penelitian ini
menghasilkan empat temuan konseptual
utama terkait model penanaman karakter
Islami dalam pendidikan formal dan
nonformal. Temuan-temuan ini tidak
hanya memetakan nilai dan strategi, tetapi
juga menyingkap dinamika implementasi
serta faktor struktural yang memengaruhi
efektivitas pendidikan karakter Islami di
berbagai konteks kelembagaan.
1. Fondasi Nilai Karakter Islami
Berbasis Tauhid
Temuan pertama menunjukkan
bahwa nilai-nilai karakter Islami
bersumber dari tauhid sebagai prinsip
teologis paling fundamental. Tauhid
tidak  hanya  dimaknai sebagai
keyakinan teologis, melainkan sebagai

worldview yang membentuk orientasi

sikap, tindakan, dan tujuan hidup
manusia. Dari prinsip tauhid ini
terartikulasikan  nilai-nilai  karakter



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

utama seperti keimanan, kejujuran
(sidq), amanah, disiplin dan konsistensi
(istigamah),

(mas’iiliyyah),
(ta‘awun), keadilan (‘adl), moderasi

tanggung jawab
kepedulian  sosial

(wasathiyyah), kerja keras, serta
kemandirian.
Nilai-nilai bersifat
transendental-etis, karena tidak semata-
mata berorientasi pada keteraturan
sosial atau kepatuhan normatif, tetapi

pada kesadaran spiritual bahwa setiap

tersebut

tindakan manusia
dipertanggungjawabkan di hadapan
Allah. Al-Ghazali (2005) menegaskan
bahwa akhlak dalam Islam merupakan
ekspresi dari kondisi batin (malakah
nafsaniyyah) yang telah terbentuk
melalui  proses  tazkiyah  dan
mujahadah. Dengan demikian,
pendidikan karakter Islami tidak dapat
direduksi menjadi pendidikan moral
sekuler, sebab ia berakar pada dimensi
ibadah dan penghambaan (‘ubtidiyyah).

Literatur  kontemporer  juga
memperkuat pandangan ini. Zuhairini
(2019) dan (2022)
menunjukkan pendidikan
karakter Islami kehilangan makna
substantifnya ketika dilepaskan dari
fondasi tauhid dan direduksi menjadi

Rahmawati
bahwa

nilai universal yang netral agama. Oleh
karena itu, penelitian ini menegaskan
bahwa keutuhan relasi antara tauhid,

akhlak, dan praksis pendidikan
merupakan prasyarat utama
keberhasilan  pendidikan  karakter
Islami.

2. Strategi Sistemik-Kurikuler dalam
Pendidikan Formal

Temuan kedua mengungkap
bahwa lembaga pendidikan formal—
seperti  sekolah dan madrasah—
cenderung mengembangkan strategi
penanaman karakter Islami yang

90

ISSN: 1978-6875

bersifat sistemik dan kurikuler. Strategi
ini meliputi: (1) integrasi nilai karakter
dalam mata pelajaran, baik secara
eksplisit maupun  implisit;  (2)
pembiasaan keagamaan terprogram
(doa bersama, tadarus, salat
berjamaah); (3) keteladanan guru dan
tenaga kependidikan; (4) penguatan
budaya sekolah berbasis nilai Islam;
serta (5) evaluasi karakter yang
terstruktur melalui instrumen penilaian
sikap.

Keunggulan utama pendidikan
formal terletak pada kemampuan
institusional dalam merancang sistem,
standar, dan indikator evaluasi. Tilaar
(2019) dan (2020)
menekankan pendidikan
karakter di sekolah memiliki potensi
besar karena didukung oleh regulasi,
kurikulum nasional, dan sistem

Suyatno
bahwa

manajemen pendidikan. Namun, hasil
penelitian ini juga menemukan bahwa
pendekatan sistemik tersebut sering
menghadapi keterbatasan dalam hal
intensitas internalisasi nilai. Nilai
karakter kerap berhenti pada tataran
kognitif dan perilaku formal, tanpa
sepenuhnya membentuk kesadaran
moral internal peserta didik.

Kondisi ini diperkuat oleh
Suryana  (2022) yang
menyatakan bahwa tekanan akademik,
orientasi pada capaian kognitif, serta

temuan

keterbatasan waktu interaksi nonformal
antara guru dan siswa menjadi
tantangan serius dalam pendidikan
karakter di sekolah. Dengan demikian,
meskipun pendidikan formal unggul
secara struktural, efektivitasnya sangat
bergantung pada kualitas keteladanan
guru dan konsistensi budaya sekolah.

3. Pendekatan Holistik-Kultural dalam
Pendidikan Nonformal



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

Temuan ketiga menunjukkan
bahwa lembaga pendidikan
nonformal—terutama pesantren—
mengembangkan pendekatan holistik-
kultural dalam penanaman karakter
Islami. Pendekatan ini ditandai oleh
integrasi nilai ke dalam seluruh aspek
kehidupan santri selama 24 jam,
melalui keteladanan kyai dan ustaz,
kedisiplinan  kolektif, pembiasaan
ibadah, serta internalisasi nilai melalui
pengalaman hidup langsung (living
values education).

Pesantren tidak hanya berfungsi
sebagai lembaga pendidikan, tetapi
juga sebagai komunitas moral dan
spiritual. Ma’arif (2021) menegaskan
bahwa kekuatan wutama pesantren
terletak pada total environment yang
memungkinkan  nilai-nilai  Islam
dihidupi, bukan
Fauzi (2023) menunjukkan bahwa pola
relasi  kyai—santri yang  bersifat
memiliki  daya
transformasi moral yang kuat, karena

sekadar diajarkan.

paternal-spiritual

keteladanan dipersepsi sebagai otoritas
etis sekaligus religius.

Namun, penelitian ini juga
mencatat bahwa pendekatan nonformal
memiliki keterbatasan dalam aspek
dokumentasi akademik dan evaluasi
formal. Proses internalisasi nilai sering
kali tidak terdokumentasi secara
sistematis, sehingga sulit diukur dengan
instrumen akademik modern. Temuan
ini mengindikasikan perlunya dialog
metodologis antara tradisi pesantren
dan  sistem pendidikan
kontemporer.

evaluasi

4. Faktor Pendukung dan Penghambat
Pendidikan Karakter Islami

Temuan keempat menunjukkan

bahwa efektivitas pendidikan karakter

Islami ditentukan oleh interaksi

kompleks antara faktor pendukung dan

91

ISSN: 1978-6875

penghambat. Faktor pendukung utama
meliputi: (1) keteladanan pendidik; (2)
lingkungan religius yang konsisten; (3)
integrasi nilai dalam kurikulum dan
aktivitas harian; (4) dukungan keluarga;

dan (5) komitmen kelembagaan.
Sementara itu, faktor penghambat
mencakup lemahnya keteladanan,

fragmentasi nilai antara sekolah dan
rumah, tekanan akademik berlebihan,
pengaruh media digital yang tidak
terfilter, serta keterbatasan sumber
daya.

Temuan ini sejalan dengan
Hidayat (2021) dan Rahmawati (2022)
yang menekankan pentingnya sinergi
sekolah,  keluarga, dan
masyarakat. Pendidikan karakter Islami
tidak dapat berhasil jika hanya
dibebankan pada satu institusi, tanpa
dukungan ekosistem pendidikan yang
utuh.

antara

B. Pembahasan: Analisis Kritis dan Dialog
dengan Literatur

Temuan penelitian ini menegaskan
bahwa pendidikan karakter Islami
merupakan  proses  sistemik  dan
berkelanjutan, bukan sekadar program
normatif atau aktivitas seremonial. Hal ini
memperkuat pandangan klasik Al-Ghazali
(2005) bahwa pembentukan akhlak
memerlukan pembiasaan (ta*wid),
pengendalian diri (riyadah al-nafs), dan
keteladanan, sehingga nilai-nilai moral
bertransformasi menjadi karakter yang
menetap.

Berbeda dengan sebagian penelitian
terdahulu yang cenderung memosisikan
pendidikan formal dan nonformal secara
dikotomis, penelitian ini menunjukkan
bahwa perbedaan pendekatan keduanya
Sekolah dan
madrasah unggul dalam sistematika
kurikulum, regulasi, dan evaluasi objektif
(Tilaar, 2019), tetapi relatif terbatas dalam

bersifat komplementer.



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

intensitas pembinaan moral. Sebaliknya,
pesantren unggul dalam internalisasi nilai
melalui kehidupan sehari-hari,
kurang terdokumentasi secara akademik
(Ma’arif, 2021).

Dalam konteks ini, penelitian ini

namun

memberikan kontribusi teoretis baru
dengan mengajukan model integratif yang
memadukan keunggulan sistemik
pendidikan formal dan kekuatan kultural
pendidikan  nonformal. Model ini
mengoreksi  kecenderungan literatur
sebelumnya yang menilai pendidikan
karakter sekolah kurang efektif secara
inheren. Temuan penelitian ini
menegaskan bahwa efektivitas pendidikan
karakter tidak ditentukan oleh jenis
lembaga  semata, melainkan oleh
konsistensi keteladanan, kekuatan budaya
lembaga, dan integrasi nilai dalam seluruh
aktivitas pendidikan (Suryana, 2022).
Lebih  lanjut, penelitian ini
memperluas temuan Rahmawati (2022)
dan Hidayat (2021) dengan menambahkan
dimensi struktural. Keteladanan pendidik
memang merupakan variabel kunci, tetapi
keteladanan tersebut akan kehilangan daya
transformatif jika tidak ditopang oleh

ISSN: 1978-6875

sistem, kebijakan, dan budaya lembaga.
Dengan kata lain, pendidikan karakter
Islami menuntut keseimbangan antara
figur moral dan struktur kelembagaan.

Dalam perspektif teologi pendidikan
Islam kontemporer, temuan ini relevan
dengan gagasan Al-Attas tentang ta dib
sebagai tujuan pendidikan Islam, yakni
pembentukan manusia beradab yang
menyatukan ilmu, iman, dan amal. Model
integratif formal-nonformal yang
dihasilkan penelitian ini dapat dipahami
sebagai bentuk aktualisasi fa’'dib dalam
konteks pendidikan modern yang plural
dan kompleks.

Secara keseluruhan, pembahasan ini
menunjukkan bahwa pendidikan karakter
Islami yang efektif menuntut pendekatan
integratif, kontekstual, dan transformatif,
serta dialog berkelanjutan antara tradisi
keilmuan Islam klasik dan tantangan

kontemporer. Dengan
penelitian ini tidak hanya
menguatkan temuan-temuan sebelumnya,
tetapi  juga kerangka
konseptual baru yang
pengembangan kebijakan dan praktik
pendidikan Islam di masa depan.

pendidikan
demikian,

menawarkan
relevan bagi

. Sintesis Komparatif: Pendidikan Formal dan Nonformal
Berikut sintesis ringkas perbandingan strategi dan model pendidikan karakter Islami:

Tabel 1 perbandingan strategi dan model pendidikan karakter Islami

‘Aspek HPendidikan Formal HPendidikan Nonformal ‘
’Orientasi HKeseimbangan akademik—moral HPendalaman spiritual-moral ‘
‘Pendekatan HKurikuler, terstruktur HHolistik, kultural ‘

Strategi utama

Integrasi kurikulum, pembiasaan,|Keteladanan,

pembiasaan

evaluasi hidup 24 jam
‘Peran pendidik HProfesional-edukatif HSpiritual-patemalistik ‘
Holistik-integratif ~ berbasi
Model karakter Integratif-tematik olistrk-integrati crbasis

pengalaman

Sintesis ini menunjukkan bahwa model
integratif-komparatif yang
sistemik

menggabungkan keunggulan

92

pendidikan formal dan kekuatan spiritual
pendidikan nonformal merupakan
kontribusi teoretis utama artikel ini.



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

D. Implikasi Teoretis
Secara teoretis,
memberikan kontribusi

penelitian  ini
penting bagi
pengembangan kajian pendidikan karakter
Islami dengan menawarkan model
integratif yang melampaui dikotomi antara
pendidikan formal dan nonformal. Temuan
penelitian menegaskan bahwa
pembentukan karakter Islami tidak dapat
dipahami semata-mata sebagai hasil dari
struktur ~ kurikulum  formal atau
pembiasaan kultural nonformal secara
terpisah, melainkan sebagai proses sinergis
yang melibatkan sistem kelembagaan,
budaya pendidikan, dan keteladanan aktor
pendidikan. Dengan demikian, artikel ini
memperkaya diskursus teoretis pendidikan
Islam yang cenderung
menempatkan sekolah dan pesantren
dalam kerangka oposisi metodologis.
Lebih  lanjut, penelitian ini

memperkuat perspektif teologi pendidikan

selama ini

Islam yang memandang nilai-nilai karakter

Islami—seperti ~ kejujuran,  amanah,
tanggung jawab, dan kepedulian sosial—
sebagai ekspresi praksis dari nilai tauhid
yang terinternalisasi melalui pengalaman
pendidikan yang berkelanjutan. Dalam
konteks modernitas dan digitalisasi
pendidikan, integratif ~ yang

ditawarkan juga memberikan landasan

model

teoretis untuk memahami bagaimana nilai-
nilai Islam dapat diadaptasikan secara
kontekstual tanpa kehilangan dimensi
normatif-transendentalnya. Dengan
demikian, penelitian ini membuka ruang
bagi pengembangan teori pendidikan
karakter Islami yang lebih responsif
terhadap perubahan sosial, sekaligus tetap
berakar pada nilai-nilai dasar ajaran Islam.

KESIMPULAN

Artikel ini menemukan bahwa model
integratif penanaman karakter berbasis nilai-
nilai Islam dalam pendidikan formal dan

93

ISSN: 1978-6875

nonformal memiliki ciri konseptual yang kuat
dan berbeda secara operasional. Nilai-nilai
Islam seperti keimanan (tauhid), kejujuran
(sidq), amanah, tanggung jawab
(mas’uliyyah), kepedulian sosial (ta‘awun),
dan moderasi (wasathiyyah) memang menjadi
basis nilai universal yang sama di kedua
lembaga, tetapi muncul pola implementasi
yang berbeda. Di sekolah/madrasah (formal),
penanaman karakter dilakukan melalui
integrasi kurikulum, pembiasaan, dan evaluasi
sistematis yang melibatkan strategi reflektif
dan kontekstual, sementara di pesantren dan
lembaga nonformal (ronformal), nilai-nilai
tersebut diinternalisasikan melalui  total
sehari-hari  dan
keteladanan figur spiritual (kyai/ustaz).
Literatur mutakhir mengenai integrasi nilai
Islam menunjukkan bahwa kajian kontekstual

environment kehidupan

dan strategi pembiasaan menjadi kunci
efektivitas sistem (integrasi nilai Islam
melalui studi pustaka sistematis.

Dengan demikian, model yang

komprehensif dan kolaboratif antara formal
dan nonformal menjadi solusi ideal untuk
mengembangkan karakter Islami yang tidak
hanya unggul secara akademik tetapi juga
kokoh secara moral dan spiritual. Temuan ini
menguatkan temuan sebelumnya tentang
integrasi nilai Islam dalam
karakter

pentingnya

pendidikan namun menambah
dimensi comparative-integrative antara dua
jenis lembaga pendidikan yang sering dibahas

secara terpisah dalam studi terdahulu

IMPLIKASI PRAKTIS DAN
REKOMENDASI KEBIJAKAN
PENDIDIKAN ISLAM

1. Integrasi Kurikulum Karakter Islami di
Pendidikan Formal
Pemerintah dan pemangku kebijakan

pendidikan  perlu  mengembangkan

yang
mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke
dalam semua mata pelajaran, bukan
hanya PAI atau Aqidah Akhlak. Ini harus

kurikulum secara  eksplisit



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

mencakup indikator evaluasi sikap,
afektif, dan spiritual yang terukur,
termasuk proyek pembelajaran berbasis
layanan sosial dan refleksi nilai
berdasarkan konteks kehidupan nyata
siswa.

2. Penguatan Pembiasaan Keagamaan
Harian
Lembaga formal harus menetapkan

program pembiasaan keagamaan yang

terstruktur, seperti doa pagi, tadarus Al-

Qur’an, dan kegiatan sosial rutin berbasis

nilai  Islam, untuk  memperkuat
internalisasi  nilai  karakter secara
langsung dan melekat dalam keseharian
siswa.

3. Kolaborasi

Nonformal

Sistem Formal dan
Kolaborasi antara madrasah/sekolah dan

pesantren nonformal bisa diperkuat

melalui program integratif—mis.
kurikulum hybrid school-pesantren dan
kegiatan bersama orang tua dan
masyarakat untuk memperluas
konsistensi nilai moral. Model ini
mendukung pembentukan pribadi yang
seimbang  antara  keilmuan  dan

spiritualitas religius.

4. Pelatihan Profesional untuk Pendidik
Perlu disusun pelatihan
professional development bagi guru,
kepala sekolah, dan pendidik nonformal

continuous

tentang strategi pembelajaran karakter
Islami berbasis praktik reflektif dan
pembiasaan nilai Islam secara konsisten,
termasuk literasi digital Islami guna
mengantisipasi pengaruh negatif media
massa.

5. Kebijakan Evaluasi Pendidikan Karakter
Kebijakan penilaian peserta didik harus
tidak hanya berbasis kognitif, tetapi juga
mencakup aspek moral-spiritual
berdasarkan indikator karakter Islami
yang valid, serta sistem umpan balik
(feedback) yang membantu keterlibatan
semua pemangku kepentingan.

94

ISSN: 1978-6875

Daftar Pustaka

Referensi Mutakhir (2019-2025)
Chairudin, M. (2025). Nilai, Karakter, dan

Spiritualitas  Islam. Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam. Jurnal FT Arug
Gresik

Fauzi, A. (2023). Pesantren dan Pembentukan
Karakter Sosial Santri di Era Digital.
Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 145—
162. Jurnal UIR

Putri, A. F., Rahmah, N. S., Hidayatullah, R.,
& Sabri, A. (2024). Pendidikan Islam
Sebagai  Pedoman Pendidikan
Karakter Manusia. Jurnal Review
Pendidikan dan Pengajaran, 7(2),

5130-5136. Jurnal  Universitas
Pahlawan

Rahmawati, N. (2022). Nilai Tauhid dalam
Pembentukan  Karakter  Religius

Santri. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam,
8(1), 33-47. Jurnal UIR

Rika Sulastri, R. N. 1., & M. Af’idati. (2025).
Integrasi  Nilai-Nilai  Pendidikan
Islam dalam Pembentukan Karakter
Siswa di Sekolah. Fikri: Jurnal Kajian
Agama, Sosial & Budaya, 6(2).
Journal JAIM Numetrolampung

Sodik, H., Wahyudi, S., Anwar, M., Shulhan,
S., & Jamila, L. (2025). Membentuk
Moral Anak Melalui Pendidikan
Karakter Islam. Generasi Emas:
Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia
Dini, 8(1). Jurnal UIR

Sulastri, R., Izzah, R. N., & Af’idati, M.
(2025). Integrasi Nilai-Nilai
Pendidikan Islam di Sekolah. Fikri:
Jurnal Kajian Agama. Journal IAIM
Numetrolampung

Akbar, L. A. (2025). Pendidikan Karakter
Berbasis Islam pada Anak Usia Dini.
Fikroh: Jurnal Studi Islam. Jurnal
IAIH NW Pancor

Mujahid, A. & Madum, M. (2025). Integrasi
Nilai  Islam  dalam  Pendidikan
Karakter Siswa. Journal of Islamic
Education and Learmning. BAYT AL-
MUDJAB



https://jurnal.ftaruqgresik.ac.id/ojs/index.php/JIPI/article/view/122?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.ftaruqgresik.ac.id/ojs/index.php/JIPI/article/view/122?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uir.ac.id/index.php/generasiemas/article/view/21581?utm_source=chatgpt.com
https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp/article/view/27655?utm_source=chatgpt.com
https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp/article/view/27655?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uir.ac.id/index.php/generasiemas/article/view/21581?utm_source=chatgpt.com
https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf/article/view/6001?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uir.ac.id/index.php/generasiemas/article/view/21581?utm_source=chatgpt.com
https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf/article/view/6001?utm_source=chatgpt.com
https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf/article/view/6001?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.iaihpancor.ac.id/index.php/fikroh/article/view/2760?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.iaihpancor.ac.id/index.php/fikroh/article/view/2760?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.stisdulamtim.ac.id/index.php/JIEL/article/view/139?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.stisdulamtim.ac.id/index.php/JIEL/article/view/139?utm_source=chatgpt.com

JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

Alfani, M. F., Badan Riset & Wulandari, R. I.
(2024).Character Education Values
in Introduction to Islamic Studies.
Edulab. E-JOURNAL

Referensi Klasik & Kontekstual (untuk
landasan teoritis)

Al-Ghazali, Abu Hamid. (2005). lhya’ Ulum

al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1995).

Prolegomena to the Metaphysics of
Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Faruqi, Ismail Raji. (1982). Islamization of
Knowledge. Herndon: I1IT.

Suyatno, T. (2020). Pendidikan Karakter di
Madrasah. Jakarta: Rajawali Pers.

Hidayat, R. (2021). Pembelajaran Reflektif
dalam Pendidikan Karakter Islami.
Jurnal Ta’dibuna, 10(2), 155-172.

95

ISSN: 1978-6875


https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/edulab/article/view/7663?utm_source=chatgpt.com

