
JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

87  

MODEL INTEGRATIF PENANAMAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAI ISLAM 

DALAM PENDIDIKAN: STUDI KONSEPTUAL-KOMPARATIF 

 

Irpan Hilmi1, Muhammad Arwani2, Mulyadi3, Naih Nurjanah4, Bambang Samsul Arifin5, 

Aan Hasanah6 

 
1irpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id,  2muhammadarwani1987@gmail.com, 

3
mulyadi.dimas83@gmail.com, 

4
naihnurjanah003@gmail.com, 

5
bambangsamsularifin@uinsgd.ac.id, 

6
aanhasanah@uinsgd.ac.id 

 

*Correspondence Email: irpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id 

  

DOI: https://doi.org/10.58217/joceip.v20i1.163 

 

ABSTRACT 

Character education based on Islamic values has become a strategic agenda in responding 

to moral degradation amid the dynamics of formal and nonformal education. However, studies 

that examine the integration of character-building models across these two domains remain 

limited and tend to be fragmented. This study aims to analyze and compare models of Islamic 

values–based character education in formal and nonformal educational settings and to formulate 

a conceptually relevant integrative framework. This research employs a qualitative approach 

through library research, using a conceptual–comparative analysis of classical and 

contemporary literature in the fields of Islamic education and character education. The findings 

indicate that formal education emphasizes character formation through structured curricula, 

classroom instruction, and systematic evaluation, whereas nonformal education highlights role 

modeling, habituation, and the internalization of values within socio-religious contexts. The 

integration of these two models produces a comprehensive, contextual, and sustainable 

framework for Islamic character education. Academically, this study contributes to the 

development of an integrative model of Islamic character education that bridges formal and 

nonformal educational domains. 

Keywords: Islamic Character Education; Formal and Nonformal Education; Islamic Values; 

Character Education Model. 

 

ABSTRAK 

Pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam merupakan agenda strategis dalam 

merespons tantangan degradasi moral di tengah dinamika pendidikan formal dan nonformal. 

Namun, kajian yang membahas integrasi model penanaman karakter pada kedua ranah tersebut 

masih terbatas dan cenderung parsial. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan 

membandingkan model penanaman karakter berbasis nilai-nilai Islam dalam pendidikan formal 

dan nonformal, serta merumuskan kerangka integratif yang relevan secara konseptual. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan (library research) 

dengan metode analisis konseptual-komparatif terhadap literatur klasik dan kontemporer di 

bidang pendidikan Islam dan pendidikan karakter. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pendidikan formal menekankan penanaman karakter melalui kurikulum terstruktur, 

pembelajaran kelas, dan evaluasi sistematis, sedangkan pendidikan nonformal lebih 

menonjolkan keteladanan, pembiasaan, dan internalisasi nilai dalam konteks sosial-keagamaan. 

Integrasi kedua model tersebut menghasilkan kerangka pendidikan karakter Islami yang 

komprehensif, kontekstual, dan berkelanjutan. Secara akademik, penelitian ini berkontribusi 

pada penguatan model pendidikan karakter Islami yang bersifat integratif antara ranah formal 

dan nonformal. 

kata kunci: Pendidikan Karakter Islami; Pendidikan Formal dan Nonformal; Nilai-Nilai 

Islam; Model Pendidikan Karakter 

mailto:irpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id
mailto:2muhammadarwani1987@gmail.com
mailto:mulyadi.dimas83@gmail.com
mailto:naihnurjanah003@gmail.com
mailto:bambangsamsularifin@uinsgd.ac.id
mailto:irpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id
https://doi.org/10.58217/joceip.v20i1.163


JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

88  

PENDAHULUAN 

Pendidikan karakter merupakan salah 

satu isu sentral dalam diskursus pendidikan 

kontemporer, terutama di tengah krisis moral, 

disorientasi nilai, dan fragmentasi identitas 

yang melanda masyarakat modern. Dalam 

konteks pendidikan Islam, pembentukan 

karakter tidak dapat dilepaskan dari nilai-

nilai keimanan, akhlak, dan spiritualitas yang 

bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. Oleh 

karena itu, pendidikan karakter Islami tidak 

hanya berorientasi pada pembiasaan perilaku, 

tetapi juga pada internalisasi nilai tauhid dan 

akhlak sebagai fondasi kepribadian manusia 

(Al-Attas, 1995; Nata, 2011). 

Sejumlah penelitian menunjukkan 

bahwa pendidikan karakter berbasis nilai-

nilai Islam telah diterapkan baik dalam 

pendidikan formal (sekolah dan madrasah) 

maupun nonformal (pesantren, majelis 

taklim, dan komunitas keagamaan). Namun, 

sebagian besar kajian masih bersifat 

deskriptif-partikular, menelaah strategi 

pendidikan karakter dalam satu konteks 

lembaga tertentu tanpa kerangka analisis 

yang integratif (Azra, 2012; Dhofier, 1994; 

Priatna & Ratnasih, 2017). Selain itu, kajian 

yang secara komparatif membandingkan 

karakteristik, strategi, dan model penanaman 

karakter antara pendidikan formal dan 

nonformal berbasis nilai Islam masih relatif 

terbatas. 

Research gap penelitian ini terletak 

pada belum adanya model konseptual yang 

secara sistematis mengintegrasikan 

pendekatan pendidikan karakter Islami dalam 

ranah formal dan nonformal. Padahal, kedua 

jalur pendidikan tersebut memiliki 

karakteristik, metode internalisasi nilai, dan 

efektivitas pembentukan karakter yang 

berbeda namun saling melengkapi (Tilaar, 

2004; Muzakki et al., 2021). Pendidikan 

formal cenderung menekankan sistem 

kurikulum dan pembelajaran terstruktur, 

sementara pendidikan nonformal lebih 

menonjolkan keteladanan, habituasi, dan 

relasi kultural-spiritual. 

Berdasarkan gap tersebut, artikel ini 

menawarkan novelty berupa pengembangan 

model integratif penanaman karakter Islami 

melalui pendekatan konseptual-komparatif. 

Model ini memadukan kekuatan pendidikan 

formal dan nonformal dengan menjadikan 

nilai-nilai Islam sebagai kerangka normatif 

dan praksis pendidikan karakter. Pendekatan 

ini diharapkan mampu memperkaya 

khazanah Teologi Pendidikan Islam 

sekaligus memberikan kontribusi teoretis 

terhadap pengembangan model pendidikan 

karakter yang lebih holistik dan kontekstual. 

Tujuan penelitian ini adalah: (1) 

menganalisis konsep pendidikan karakter 

berbasis nilai-nilai Islam; (2) mengkaji 

perbedaan dan persamaan strategi 

penanaman karakter dalam pendidikan 

formal dan nonformal; serta (3) merumuskan 

model integratif penanaman karakter Islami 

yang relevan dengan tantangan pendidikan 

kontemporer. Dengan demikian, artikel ini 

diharapkan memberikan kontribusi akademik 

bagi pengembangan teori pendidikan 

karakter Islami dan menjadi rujukan 

konseptual bagi praktisi pendidikan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research) konseptual–

komparatif. Pemilihan metode ini didasarkan 

pada research gap yang menunjukkan bahwa 

kajian penanaman karakter berbasis nilai-

nilai Islam masih banyak bersifat normatif 

dan parsial, khususnya dalam memadukan 

secara sistematis praktik pendidikan karakter 

pada ranah pendidikan formal dan nonformal. 

Oleh karena itu, penelitian ini tidak bertujuan 

menguji hipotesis empiris, melainkan 

menyusun model konseptual integratif 

sebagai bentuk kontribusi teoretis. 

Pendekatan yang digunakan adalah 

analisis tematik-konseptual dengan 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

89  

perspektif pendidikan Islam dan pendidikan 

karakter, yang dikombinasikan dengan 

analisis komparatif antara konteks 

pendidikan formal dan nonformal. Analisis 

tematik digunakan untuk mengidentifikasi 

tema-tema kunci terkait nilai-nilai Islam 

(seperti akhlak, adab, tanggung jawab, dan 

keteladanan), sedangkan analisis komparatif 

bertujuan menelaah perbedaan dan titik temu 

strategi penanaman karakter pada kedua 

ranah pendidikan tersebut. 

 

Sumber dan Kriteria Data 

Sumber data penelitian ini berupa 

literatur primer dan sekunder yang relevan, 

meliputi: 

1. Karya klasik dan kontemporer pendidikan 

Islam dan pemikiran karakter Islami. 

2. Artikel jurnal ilmiah bereputasi (nasional 

dan internasional). 

3. Buku dan laporan akademik yang 

membahas pendidikan karakter, 

pendidikan formal, dan nonformal. 

            

Teknik Analisis dan Prosedur Penelitian 

Analisis data dilakukan melalui 

beberapa tahapan sistematis sebagai berikut: 

1. Identifikasi literatur, yakni penelusuran 

dan pengumpulan sumber yang 

membahas pendidikan karakter Islami 

dalam konteks formal dan nonformal. 

2. Klasifikasi konsep, dengan 

mengelompokkan gagasan utama terkait 

nilai-nilai Islam, strategi penanaman 

karakter, serta karakteristik pendidikan 

formal dan nonformal. 

3. Analisis tematik, untuk menemukan pola, 

persamaan, dan perbedaan pendekatan 

pendidikan karakter pada kedua ranah. 

4. Sintesis konseptual, yaitu merumuskan 

model integratif penanaman karakter 

berbasis nilai-nilai Islam sebagai novelty 

penelitian. 

 

Validitas Akademik 

Validitas akademik dijaga melalui 

triangulasi sumber, yakni membandingkan 

pandangan dari berbagai karya otoritatif, 

serta konsistensi analisis dengan kerangka 

teori pendidikan Islam dan pendidikan 

karakter. Selain itu, penggunaan literatur 

mutakhir dan rujukan klasik yang mapan 

dimaksudkan untuk menjaga keseimbangan 

antara kekuatan normatif dan relevansi 

kontekstual. 

Dengan metode ini, penelitian 

diharapkan mampu menghasilkan kontribusi 

teoretis berupa model konseptual–komparatif 

yang menjelaskan secara sistematis integrasi 

penanaman karakter Islami dalam pendidikan 

formal dan nonformal. 

 

HASIL PENELITIAN DAN 

PEMBAHASAN 

A. Hasil Penelitian: Temuan Konseptual 

Utama 

Berdasarkan analisis tematik dan 

konseptual terhadap literatur klasik Islam 

serta kajian kontemporer mengenai 

pendidikan karakter, penelitian ini 

menghasilkan empat temuan konseptual 

utama terkait model penanaman karakter 

Islami dalam pendidikan formal dan 

nonformal. Temuan-temuan ini tidak 

hanya memetakan nilai dan strategi, tetapi 

juga menyingkap dinamika implementasi 

serta faktor struktural yang memengaruhi 

efektivitas pendidikan karakter Islami di 

berbagai konteks kelembagaan. 

1. Fondasi Nilai Karakter Islami 

Berbasis Tauhid 

Temuan pertama menunjukkan 

bahwa nilai-nilai karakter Islami 

bersumber dari tauhid sebagai prinsip 

teologis paling fundamental. Tauhid 

tidak hanya dimaknai sebagai 

keyakinan teologis, melainkan sebagai 

worldview yang membentuk orientasi 

sikap, tindakan, dan tujuan hidup 

manusia. Dari prinsip tauhid ini 

terartikulasikan nilai-nilai karakter 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

90  

utama seperti keimanan, kejujuran 

(ṣidq), amanah, disiplin dan konsistensi 

(istiqāmah), tanggung jawab 

(mas’ūliyyah), kepedulian sosial 

(ta‘āwun), keadilan (‘adl), moderasi 

(wasathiyyah), kerja keras, serta 

kemandirian. 

Nilai-nilai tersebut bersifat 

transendental-etis, karena tidak semata-

mata berorientasi pada keteraturan 

sosial atau kepatuhan normatif, tetapi 

pada kesadaran spiritual bahwa setiap 

tindakan manusia 

dipertanggungjawabkan di hadapan 

Allah. Al-Ghazali (2005) menegaskan 

bahwa akhlak dalam Islam merupakan 

ekspresi dari kondisi batin (malakah 

nafsaniyyah) yang telah terbentuk 

melalui proses tazkiyah dan 

mujahadah. Dengan demikian, 

pendidikan karakter Islami tidak dapat 

direduksi menjadi pendidikan moral 

sekuler, sebab ia berakar pada dimensi 

ibadah dan penghambaan (‘ubūdiyyah). 

Literatur kontemporer juga 

memperkuat pandangan ini. Zuhairini 

(2019) dan Rahmawati (2022) 

menunjukkan bahwa pendidikan 

karakter Islami kehilangan makna 

substantifnya ketika dilepaskan dari 

fondasi tauhid dan direduksi menjadi 

nilai universal yang netral agama. Oleh 

karena itu, penelitian ini menegaskan 

bahwa keutuhan relasi antara tauhid, 

akhlak, dan praksis pendidikan 

merupakan prasyarat utama 

keberhasilan pendidikan karakter 

Islami. 

 

2. Strategi Sistemik-Kurikuler dalam 

Pendidikan Formal 

Temuan kedua mengungkap 

bahwa lembaga pendidikan formal—

seperti sekolah dan madrasah—

cenderung mengembangkan strategi 

penanaman karakter Islami yang 

bersifat sistemik dan kurikuler. Strategi 

ini meliputi: (1) integrasi nilai karakter 

dalam mata pelajaran, baik secara 

eksplisit maupun implisit; (2) 

pembiasaan keagamaan terprogram 

(doa bersama, tadarus, salat 

berjamaah); (3) keteladanan guru dan 

tenaga kependidikan; (4) penguatan 

budaya sekolah berbasis nilai Islam; 

serta (5) evaluasi karakter yang 

terstruktur melalui instrumen penilaian 

sikap. 

Keunggulan utama pendidikan 

formal terletak pada kemampuan 

institusional dalam merancang sistem, 

standar, dan indikator evaluasi. Tilaar 

(2019) dan Suyatno (2020) 

menekankan bahwa pendidikan 

karakter di sekolah memiliki potensi 

besar karena didukung oleh regulasi, 

kurikulum nasional, dan sistem 

manajemen pendidikan. Namun, hasil 

penelitian ini juga menemukan bahwa 

pendekatan sistemik tersebut sering 

menghadapi keterbatasan dalam hal 

intensitas internalisasi nilai. Nilai 

karakter kerap berhenti pada tataran 

kognitif dan perilaku formal, tanpa 

sepenuhnya membentuk kesadaran 

moral internal peserta didik. 

Kondisi ini diperkuat oleh 

temuan Suryana (2022) yang 

menyatakan bahwa tekanan akademik, 

orientasi pada capaian kognitif, serta 

keterbatasan waktu interaksi nonformal 

antara guru dan siswa menjadi 

tantangan serius dalam pendidikan 

karakter di sekolah. Dengan demikian, 

meskipun pendidikan formal unggul 

secara struktural, efektivitasnya sangat 

bergantung pada kualitas keteladanan 

guru dan konsistensi budaya sekolah. 

 

3. Pendekatan Holistik-Kultural dalam 

Pendidikan Nonformal 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

91  

Temuan ketiga menunjukkan 

bahwa lembaga pendidikan 

nonformal—terutama pesantren—

mengembangkan pendekatan holistik-

kultural dalam penanaman karakter 

Islami. Pendekatan ini ditandai oleh 

integrasi nilai ke dalam seluruh aspek 

kehidupan santri selama 24 jam, 

melalui keteladanan kyai dan ustaz, 

kedisiplinan kolektif, pembiasaan 

ibadah, serta internalisasi nilai melalui 

pengalaman hidup langsung (living 

values education). 

Pesantren tidak hanya berfungsi 

sebagai lembaga pendidikan, tetapi 

juga sebagai komunitas moral dan 

spiritual. Ma’arif (2021) menegaskan 

bahwa kekuatan utama pesantren 

terletak pada total environment yang 

memungkinkan nilai-nilai Islam 

dihidupi, bukan sekadar diajarkan. 

Fauzi (2023) menunjukkan bahwa pola 

relasi kyai–santri yang bersifat 

paternal-spiritual memiliki daya 

transformasi moral yang kuat, karena 

keteladanan dipersepsi sebagai otoritas 

etis sekaligus religius. 

Namun, penelitian ini juga 

mencatat bahwa pendekatan nonformal 

memiliki keterbatasan dalam aspek 

dokumentasi akademik dan evaluasi 

formal. Proses internalisasi nilai sering 

kali tidak terdokumentasi secara 

sistematis, sehingga sulit diukur dengan 

instrumen akademik modern. Temuan 

ini mengindikasikan perlunya dialog 

metodologis antara tradisi pesantren 

dan sistem evaluasi pendidikan 

kontemporer. 

 

4. Faktor Pendukung dan Penghambat 

Pendidikan Karakter Islami 

Temuan keempat menunjukkan 

bahwa efektivitas pendidikan karakter 

Islami ditentukan oleh interaksi 

kompleks antara faktor pendukung dan 

penghambat. Faktor pendukung utama 

meliputi: (1) keteladanan pendidik; (2) 

lingkungan religius yang konsisten; (3) 

integrasi nilai dalam kurikulum dan 

aktivitas harian; (4) dukungan keluarga; 

dan (5) komitmen kelembagaan. 

Sementara itu, faktor penghambat 

mencakup lemahnya keteladanan, 

fragmentasi nilai antara sekolah dan 

rumah, tekanan akademik berlebihan, 

pengaruh media digital yang tidak 

terfilter, serta keterbatasan sumber 

daya. 

Temuan ini sejalan dengan 

Hidayat (2021) dan Rahmawati (2022) 

yang menekankan pentingnya sinergi 

antara sekolah, keluarga, dan 

masyarakat. Pendidikan karakter Islami 

tidak dapat berhasil jika hanya 

dibebankan pada satu institusi, tanpa 

dukungan ekosistem pendidikan yang 

utuh. 

 

B. Pembahasan: Analisis Kritis dan Dialog 

dengan Literatur 

Temuan penelitian ini menegaskan 

bahwa pendidikan karakter Islami 

merupakan proses sistemik dan 

berkelanjutan, bukan sekadar program 

normatif atau aktivitas seremonial. Hal ini 

memperkuat pandangan klasik Al-Ghazali 

(2005) bahwa pembentukan akhlak 

memerlukan pembiasaan (ta‘wīd), 

pengendalian diri (riyāḍah al-nafs), dan 

keteladanan, sehingga nilai-nilai moral 

bertransformasi menjadi karakter yang 

menetap. 

Berbeda dengan sebagian penelitian 

terdahulu yang cenderung memosisikan 

pendidikan formal dan nonformal secara 

dikotomis, penelitian ini menunjukkan 

bahwa perbedaan pendekatan keduanya 

bersifat komplementer. Sekolah dan 

madrasah unggul dalam sistematika 

kurikulum, regulasi, dan evaluasi objektif 

(Tilaar, 2019), tetapi relatif terbatas dalam 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

92  

intensitas pembinaan moral. Sebaliknya, 

pesantren unggul dalam internalisasi nilai 

melalui kehidupan sehari-hari, namun 

kurang terdokumentasi secara akademik 

(Ma’arif, 2021). 

Dalam konteks ini, penelitian ini 

memberikan kontribusi teoretis baru 

dengan mengajukan model integratif yang 

memadukan keunggulan sistemik 

pendidikan formal dan kekuatan kultural 

pendidikan nonformal. Model ini 

mengoreksi kecenderungan literatur 

sebelumnya yang menilai pendidikan 

karakter sekolah kurang efektif secara 

inheren. Temuan penelitian ini 

menegaskan bahwa efektivitas pendidikan 

karakter tidak ditentukan oleh jenis 

lembaga semata, melainkan oleh 

konsistensi keteladanan, kekuatan budaya 

lembaga, dan integrasi nilai dalam seluruh 

aktivitas pendidikan (Suryana, 2022). 

Lebih lanjut, penelitian ini 

memperluas temuan Rahmawati (2022) 

dan Hidayat (2021) dengan menambahkan 

dimensi struktural. Keteladanan pendidik 

memang merupakan variabel kunci, tetapi 

keteladanan tersebut akan kehilangan daya 

transformatif jika tidak ditopang oleh 

sistem, kebijakan, dan budaya lembaga. 

Dengan kata lain, pendidikan karakter 

Islami menuntut keseimbangan antara 

figur moral dan struktur kelembagaan. 

Dalam perspektif teologi pendidikan 

Islam kontemporer, temuan ini relevan 

dengan gagasan Al-Attas tentang ta’dīb 

sebagai tujuan pendidikan Islam, yakni 

pembentukan manusia beradab yang 

menyatukan ilmu, iman, dan amal. Model 

integratif formal–nonformal yang 

dihasilkan penelitian ini dapat dipahami 

sebagai bentuk aktualisasi ta’dīb dalam 

konteks pendidikan modern yang plural 

dan kompleks. 

Secara keseluruhan, pembahasan ini 

menunjukkan bahwa pendidikan karakter 

Islami yang efektif menuntut pendekatan 

integratif, kontekstual, dan transformatif, 

serta dialog berkelanjutan antara tradisi 

keilmuan Islam klasik dan tantangan 

pendidikan kontemporer. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya 

menguatkan temuan-temuan sebelumnya, 

tetapi juga menawarkan kerangka 

konseptual baru yang relevan bagi 

pengembangan kebijakan dan praktik 

pendidikan Islam di masa depan. 

 

C. Sintesis Komparatif: Pendidikan Formal dan Nonformal 

Berikut sintesis ringkas perbandingan strategi dan model pendidikan karakter Islami: 

Tabel 1 perbandingan strategi dan model pendidikan karakter Islami 

Aspek Pendidikan Formal Pendidikan Nonformal 

Orientasi Keseimbangan akademik–moral Pendalaman spiritual–moral 

Pendekatan Kurikuler, terstruktur Holistik, kultural 

Strategi utama 
Integrasi kurikulum, pembiasaan, 

evaluasi 

Keteladanan, pembiasaan 

hidup 24 jam 

Peran pendidik Profesional-edukatif Spiritual-paternalistik 

Model karakter Integratif-tematik 
Holistik-integratif berbasis 

pengalaman 

Sintesis ini menunjukkan bahwa model 

integratif–komparatif yang 

menggabungkan keunggulan sistemik 

pendidikan formal dan kekuatan spiritual 

pendidikan nonformal merupakan 

kontribusi teoretis utama artikel ini. 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

93  

 

D. Implikasi Teoretis 

Secara teoretis, penelitian ini 

memberikan kontribusi penting bagi 

pengembangan kajian pendidikan karakter 

Islami dengan menawarkan model 

integratif yang melampaui dikotomi antara 

pendidikan formal dan nonformal. Temuan 

penelitian menegaskan bahwa 

pembentukan karakter Islami tidak dapat 

dipahami semata-mata sebagai hasil dari 

struktur kurikulum formal atau 

pembiasaan kultural nonformal secara 

terpisah, melainkan sebagai proses sinergis 

yang melibatkan sistem kelembagaan, 

budaya pendidikan, dan keteladanan aktor 

pendidikan. Dengan demikian, artikel ini 

memperkaya diskursus teoretis pendidikan 

Islam yang selama ini cenderung 

menempatkan sekolah dan pesantren 

dalam kerangka oposisi metodologis. 

Lebih lanjut, penelitian ini 

memperkuat perspektif teologi pendidikan 

Islam yang memandang nilai-nilai karakter 

Islami—seperti kejujuran, amanah, 

tanggung jawab, dan kepedulian sosial—

sebagai ekspresi praksis dari nilai tauhid 

yang terinternalisasi melalui pengalaman 

pendidikan yang berkelanjutan. Dalam 

konteks modernitas dan digitalisasi 

pendidikan, model integratif yang 

ditawarkan juga memberikan landasan 

teoretis untuk memahami bagaimana nilai-

nilai Islam dapat diadaptasikan secara 

kontekstual tanpa kehilangan dimensi 

normatif-transendentalnya. Dengan 

demikian, penelitian ini membuka ruang 

bagi pengembangan teori pendidikan 

karakter Islami yang lebih responsif 

terhadap perubahan sosial, sekaligus tetap 

berakar pada nilai-nilai dasar ajaran Islam. 

 

KESIMPULAN 

Artikel ini menemukan bahwa model 

integratif penanaman karakter berbasis nilai-

nilai Islam dalam pendidikan formal dan 

nonformal memiliki ciri konseptual yang kuat 

dan berbeda secara operasional. Nilai-nilai 

Islam seperti keimanan (tauhid), kejujuran 

(ṣidq), amanah, tanggung jawab 

(mas’ūliyyah), kepedulian sosial (ta‘āwun), 

dan moderasi (wasathiyyah) memang menjadi 

basis nilai universal yang sama di kedua 

lembaga, tetapi muncul pola implementasi 

yang berbeda. Di sekolah/madrasah (formal), 

penanaman karakter dilakukan melalui 

integrasi kurikulum, pembiasaan, dan evaluasi 

sistematis yang melibatkan strategi reflektif 

dan kontekstual, sementara di pesantren dan 

lembaga nonformal (nonformal), nilai-nilai 

tersebut diinternalisasikan melalui total 

environment kehidupan sehari-hari dan 

keteladanan figur spiritual (kyai/ustaz). 

Literatur mutakhir mengenai integrasi nilai 

Islam menunjukkan bahwa kajian kontekstual 

dan strategi pembiasaan menjadi kunci 

efektivitas sistem (integrasi nilai Islam 

melalui studi pustaka sistematis. 

Dengan demikian, model yang 

komprehensif dan kolaboratif antara formal 

dan nonformal menjadi solusi ideal untuk 

mengembangkan karakter Islami yang tidak 

hanya unggul secara akademik tetapi juga 

kokoh secara moral dan spiritual. Temuan ini 

menguatkan temuan sebelumnya tentang 

pentingnya integrasi nilai Islam dalam 

pendidikan karakter namun menambah 

dimensi comparative-integrative antara dua 

jenis lembaga pendidikan yang sering dibahas 

secara terpisah dalam studi terdahulu 

 

IMPLIKASI PRAKTIS DAN 

REKOMENDASI KEBIJAKAN 

PENDIDIKAN ISLAM 

1. Integrasi Kurikulum Karakter Islami di 

Pendidikan Formal 

Pemerintah dan pemangku kebijakan 

pendidikan perlu mengembangkan 

kurikulum yang secara eksplisit 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke 

dalam semua mata pelajaran, bukan 

hanya PAI atau Aqidah Akhlak. Ini harus 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

94  

mencakup indikator evaluasi sikap, 

afektif, dan spiritual yang terukur, 

termasuk proyek pembelajaran berbasis 

layanan sosial dan refleksi nilai 

berdasarkan konteks kehidupan nyata 

siswa.  

2. Penguatan Pembiasaan Keagamaan 

Harian 

Lembaga formal harus menetapkan 

program pembiasaan keagamaan yang 

terstruktur, seperti doa pagi, tadarus Al-

Qur’an, dan kegiatan sosial rutin berbasis 

nilai Islam, untuk memperkuat 

internalisasi nilai karakter secara 

langsung dan melekat dalam keseharian 

siswa. 

3. Kolaborasi Sistem Formal dan 

Nonformal 

Kolaborasi antara madrasah/sekolah dan 

pesantren nonformal bisa diperkuat 

melalui program integratif—mis. 

kurikulum hybrid school-pesantren dan 

kegiatan bersama orang tua dan 

masyarakat untuk memperluas 

konsistensi nilai moral. Model ini 

mendukung pembentukan pribadi yang 

seimbang antara keilmuan dan 

spiritualitas religius. 

4. Pelatihan Profesional untuk Pendidik 

Perlu disusun pelatihan continuous 

professional development bagi guru, 

kepala sekolah, dan pendidik nonformal 

tentang strategi pembelajaran karakter 

Islami berbasis praktik reflektif dan 

pembiasaan nilai Islam secara konsisten, 

termasuk literasi digital Islami guna 

mengantisipasi pengaruh negatif media 

massa. 

5. Kebijakan Evaluasi Pendidikan Karakter 

Kebijakan penilaian peserta didik harus 

tidak hanya berbasis kognitif, tetapi juga 

mencakup aspek moral-spiritual 

berdasarkan indikator karakter Islami 

yang valid, serta sistem umpan balik 

(feedback) yang membantu keterlibatan 

semua pemangku kepentingan. 

Daftar Pustaka 

Referensi Mutakhir (2019–2025) 

Chairudin, M. (2025). Nilai, Karakter, dan 

Spiritualitas Islam. Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam. Jurnal FT Aruq 

Gresik 

Fauzi, A. (2023). Pesantren dan Pembentukan 

Karakter Sosial Santri di Era Digital. 

Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 145–

162. Jurnal UIR 

Putri, A. F., Rahmah, N. S., Hidayatullah, R., 

& Sabri, A. (2024). Pendidikan Islam 

Sebagai Pedoman Pendidikan 

Karakter Manusia. Jurnal Review 

Pendidikan dan Pengajaran, 7(2), 

5130–5136. Jurnal Universitas 

Pahlawan 

Rahmawati, N. (2022). Nilai Tauhid dalam 

Pembentukan Karakter Religius 

Santri. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 

8(1), 33–47. Jurnal UIR 

Rika Sulastri, R. N. I., & M. Af’idati. (2025). 

Integrasi Nilai-Nilai Pendidikan 

Islam dalam Pembentukan Karakter 

Siswa di Sekolah. Fikri: Jurnal Kajian 

Agama, Sosial & Budaya, 6(2). 

Journal IAIM Numetrolampung 

Sodik, H., Wahyudi, S., Anwar, M., Shulhan, 

S., & Jamila, L. (2025). Membentuk 

Moral Anak Melalui Pendidikan 

Karakter Islam. Generasi Emas: 

Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia 

Dini, 8(1). Jurnal UIR 

Sulastri, R., Izzah, R. N., & Af’idati, M. 

(2025). Integrasi Nilai-Nilai 

Pendidikan Islam di Sekolah. Fikri: 

Jurnal Kajian Agama. Journal IAIM 

Numetrolampung 

Akbar, L. A. (2025). Pendidikan Karakter 

Berbasis Islam pada Anak Usia Dini. 

Fikroh: Jurnal Studi Islam. Jurnal 

IAIH NW Pancor 

Mujahid, A. & Madum, M. (2025). Integrasi 

Nilai Islam dalam Pendidikan 

Karakter Siswa. Journal of Islamic 

Education and Learning. BAYT AL-

MUDJAB 

https://jurnal.ftaruqgresik.ac.id/ojs/index.php/JIPI/article/view/122?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.ftaruqgresik.ac.id/ojs/index.php/JIPI/article/view/122?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uir.ac.id/index.php/generasiemas/article/view/21581?utm_source=chatgpt.com
https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp/article/view/27655?utm_source=chatgpt.com
https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp/article/view/27655?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uir.ac.id/index.php/generasiemas/article/view/21581?utm_source=chatgpt.com
https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf/article/view/6001?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uir.ac.id/index.php/generasiemas/article/view/21581?utm_source=chatgpt.com
https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf/article/view/6001?utm_source=chatgpt.com
https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/jf/article/view/6001?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.iaihpancor.ac.id/index.php/fikroh/article/view/2760?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.iaihpancor.ac.id/index.php/fikroh/article/view/2760?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.stisdulamtim.ac.id/index.php/JIEL/article/view/139?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.stisdulamtim.ac.id/index.php/JIEL/article/view/139?utm_source=chatgpt.com


JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

95  

Alfani, M. F., Badan Riset & Wulandari, R. I. 

(2024).Character Education Values 

in Introduction to Islamic Studies. 

Edulab. E-JOURNAL 

            

Referensi Klasik & Kontekstual (untuk 

landasan teoritis) 

Al-Ghazali, Abu Hamid. (2005). Ihya’ Ulum 

al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1995). 

Prolegomena to the Metaphysics of 

Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Faruqi, Ismail Raji. (1982). Islamization of 

Knowledge. Herndon: IIIT. 

Suyatno, T. (2020). Pendidikan Karakter di 

Madrasah. Jakarta: Rajawali Pers. 

Hidayat, R. (2021). Pembelajaran Reflektif 

dalam Pendidikan Karakter Islami. 

Jurnal Ta’dibuna, 10(2), 155–172. 

 

https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/edulab/article/view/7663?utm_source=chatgpt.com

