JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026 ISSN: 1978-6875

PENCIPTAAN MANUSIA SEBAGAI BASIS ‘UBUDIYYAH, KHILAFAH, DAN TAZKIYAH
DALAM TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM

an Hilmi', Naih Nurjanah?, Muhammad Arwani?, Mulyadi*, Hasan Basri’, Dewi
] p y
Sadiah

123456Universitas Islam Negri Sunan Gunung Djati Bandung

*Correspondence Email: *!irpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id, >naihnurjanah003@gmail.com,
3muhammadarwani1987@gemail.com, *“mulyadi.dimas83@gmail.com,
hasanbasri(@uinsgd.ac.id, *dewisadiah@uinsgd.ac.id

DOI: https://doi.org/10.58217/joceip.v20i1.164

Abstract

The concept of human creation in Islam has a fundamental relationship with the aims of Islamic
education; however, this relationship is often discussed normatively and lacks a systematic theological
framework. This article aims to analyze human creation as a theological foundation of Islamic
educational objectives through three key dimensions: ‘ubiidiyyah (servitude), khilafah (vicegerency),
and tazkiyah (self-purification). This study employs a library research approach using theological-
philosophical analysis of primary sources such as the Qur’an, Hadith, and contemporary Islamic
educational and theological literature. The findings indicate that ‘ubidiyyah reflects the transcendental
orientation of education, khilafah emphasizes ethical and social responsibility, and tazkiyah underpins
moral and personal development. These three dimensions constitute an integrative theological
framework for the objectives of Islamic education. Academically, this study contributes to Islamic
educational discourse by offering a more systematic and analytical theological foundation within
contemporary Islamic thought.
Keywords: Theology of Human Creation; Islamic Education; ‘Ubtdiyyah; Khilafah; Tazkiyah.

ABSTRAK

Konsep penciptaan manusia dalam Islam memiliki keterkaitan fundamental dengan tujuan
pendidikan Islam, namun relasi teologis tersebut kerap dipahami secara normatif dan belum dirumuskan
dalam kerangka konseptual yang sistematis. Artikel ini bertujuan menganalisis penciptaan manusia
sebagai basis teologis tujuan pendidikan Islam melalui tiga dimensi utama, yaitu ‘ubiadiyyah, khilafah,
dan tazkiyah. Penelitian ini menggunakan pendekatan library research dengan metode analisis teologis-
filosofis terhadap sumber-sumber primer Al-Qur’an, hadis, serta literatur pemikiran pendidikan dan
teologi Islam kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa ‘ubiidiyyah merepresentasikan orientasi
pendidikan pada penghambaan dan kesadaran transendental, khilafah menegaskan dimensi tanggung
jawab etis dan sosial manusia, sementara tazkiyah menjadi landasan pengembangan kepribadian dan
kesempurnaan moral. Ketiga dimensi tersebut membentuk kerangka teologis integratif bagi tujuan
pendidikan Islam. Secara akademik, artikel ini berkontribusi pada penguatan landasan teologis
pendidikan Islam dengan menawarkan formulasi konseptual yang lebih sistematis dan analitis dalam
konteks pemikiran Islam kontemporer.
Kata Kunci: Teologi Penciptaan Manusia; Pendidikan Islam; ‘Ubidiyyah; Khilafah, Tazkiyah

PENDAHULUAN (worldview) Islam tentang hakikat manusia,
Pendidikan Islam memiliki landasan tujuan hidup, dan peran eksistensialnya di alam
teologis yang berakar pada pandangan dunia semesta. Dalam perspektif Islam, manusia tidak

122


mailto:*1irpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id
mailto:2naihnurjanah003@gmail.com
mailto:3muhammadarwani1987@gmail.com
mailto:mulyadi.dimas83@gmail.com
mailto:hasanbasri@uinsgd.ac.id
mailto:5dewisadiah@uinsgd.ac.id
https://doi.org/10.58217/joceip.v20i1.177

JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

dipahami semata sebagai makhluk biologis atau
sosial, melainkan sebagai makhluk teologis
yang diciptakan dengan tujuan transendental.
Pemahaman mengenai maksud penciptaan
manusia (khalaga al-insan) menjadi fondasi
penting dalam merumuskan arah, tujuan, dan
orientasi pendidikan Islam (Al-Attas, 1995;
Langgulung, 2003).

Al-Qur’an menegaskan bahwa tujuan
utama penciptaan manusia adalah
penghambaan kepada Allah (‘ubidiyyah),
sebagaimana dinyatakan dalam QS. Adz-
Dzariyat [51]: 56. Di sisi lain, manusia juga
diposisikan sebagai khalifah fi al-ard (QS. Al-
Bagarah [2]: 30), yang mengandung tanggung
jawab moral, sosial, dan ekologis. Selain itu,
manusia dianugerahi potensi fitrah, akal, dan
ruh yang memerlukan proses penyucian dan
pengembangan  (tazkiyah),  sebagaimana
ditegaskan dalam QS. Asy-Syams [91]: 7-9.
Ketiga dimensi teologis tersebut— ‘ubudiyyah,
khildfah, dan tazkiyah—secara normatif sering
disebut sebagai tujuan pendidikan Islam,
namun kerap dibahas secara terpisah dan
deskriptif dalam literatur pendidikan Islam.

Kajian-kajian sebelumnya tentang tujuan
pendidikan Islam umumnya menitikberatkan
pada aspek normatif-ideologis atau
pengembangan  karakter = dan akhlak
(Langgulung, 2003; Nata, 2016), sementara
kajian teologi penciptaan manusia lebih banyak
dibahas dalam ranah tafsir dan teologi Islam
tanpa integrasi sistematis ke dalam kerangka
tujuan pendidikan (Fazlur Rahman, 1982; Nasr,
2003). Dengan demikian, masih terdapat
research gap berupa belum adanya kerangka
teologis integratif yang secara eksplisit
menempatkan konsep penciptaan manusia
sebagai basis konseptual tujuan pendidikan
Islam melalui sintesis ‘ubiidiyyah, khilafah, dan
tazkiyah.

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis bagaimana
konsep penciptaan manusia dalam Al-Qur’an
membentuk  landasan  teologis  tujuan
pendidikan Islam melalui tiga dimensi utama:
‘ubiidiyyah, khilafah, dan tazkiyah. Adapun
pertanyaan penelitian yang diajukan adalah: (1)
bagaimana konstruksi teologis penciptaan

123

ISSN: 1978-6875

manusia dalam perspektif Al-Qur’an dan
teologi Islam; (2) bagaimana relasi konseptual
antara penciptaan manusia dan tujuan
pendidikan Islam; serta (3) bagaimana
implikasi teoretisnya terhadap pengembangan
teologi pendidikan Islam kontemporer.

Artikel ini menawarkan kontribusi
teoretis berupa formulasi kerangka teologi
pendidikan Islam yang berbasis pada teologi
penciptaan manusia, dengan menempatkan
‘ubiidiyyah, khilafah, dan tazkiyah sebagai
poros integratif tujuan pendidikan. Kerangka
ini diharapkan dapat memperkaya diskursus
teologi  Islam  kontemporer  sekaligus
memberikan dasar konseptual yang lebih
sistematis bagi pengembangan paradigma
pendidikan Islam yang responsif terhadap
tantangan modernitas tanpa kehilangan dimensi
transendentalnya.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan

kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research) yang bersifat normatif-
filosofis. Pilihan metode ini didasarkan pada
research gap yang menunjukkan bahwa kajian
penciptaan manusia dalam pendidikan Islam
bersifat
menitikberatkan aspek normatif atau pedagogis
semata—tanpa kerangka teologis integratif
yang
dimensi ‘ubidiyyah, khilafah, dan tazkiyah
sebagai landasan tujuan pendidikan Islam

umumnya masih parsial—

secara sistematis menghubungkan

dalam konteks teologi Islam kontemporer.

Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini dikategorikan sebagai
library research normatif-filosofis, dengan
pendekatan  teologi  pendidikan  Islam.

Pendekatan ini digunakan untuk menelaah dan
merekonstruksi konsep penciptaan manusia
(khaliqul basyar) berdasarkan sumber-sumber
primer keislaman serta pemikiran teologis
klasik dan kontemporer, guna merumuskan



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

kerangka konseptual tujuan pendidikan Islam
yang berlandaskan teologi.

Sumber dan Kriteria Data
Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas:

1. Sumber primer, yaitu Al-Qur’an dan Hadis
yang berkaitan dengan tema penciptaan

pengabdian (‘ubudiyyah),
kekhalifahan (khildfah), dan penyucian jiwa
(tazkiyah).

2. Sumber sekunder, meliputi karya-karya
ulama klasik (seperti al-Ghazali, Ibn
Taimiyah, Ibn Qayyim al-Jauziyyah) serta
pemikir kontemporer di bidang teologi dan
pendidikan Islam (seperti Syed Muhammad
Naquib al-Attas, Fazlur Rahman, Hasan

dan  Abdurrahman An-

manusia,

Langgulung,
Nahlawi).
Kriteria pemilihan sumber didasarkan
pada: Otoritas keilmuan penulis, Relevansi
langsung dengan tema teologi penciptaan dan
pendidikan Islam dan Kontribusi konseptual
terhadap  pengembangan  teologi  Islam
kontemporer

Teknik dan Kerangka Analisis Data

Analisis data  dilakukan  dengan
menggunakan analisis tematik-konseptual,
melalui tahapan berikut:

1. Klasifikasi konsep, yaitu mengelompokkan
ayat, hadis, dan pemikiran ulama yang
berkaitan dengan penciptaan manusia dan
tujuan pendidikan Islam.

2. Komparasi konseptual, dengan
membandingkan pandangan teologi klasik
dan kontemporer terkait makna ‘ubidiyyah,
khilafah, dan tazkiyah.

3. Sintesis teologis, yaitu merumuskan
kerangka integratif ketiga dimensi tersebut
sebagai basis teologis tujuan pendidikan
Islam dalam perspektif kontemporer.

Validitas Akademik

124

ISSN: 1978-6875

Untuk menjaga validitas akademik,
penelitian ini menerapkan prinsip critical
reading terhadap sumber-sumber literatur,
menghindari  generalisasi normatif, serta
memastikan koherensi argumentasi antara teks
normatif, kerangka teologis, dan implikasi

pendidikan yang ditarik.

Fokus dan Kontribusi Metodologis
Fokus penelitian ini adalah menganalisis

konsep penciptaan manusia sebagai landasan

religius tujuan pendidikan Islam dengan

menitikberatkan pada tiga dimensi teologis

utama:

1. ‘Ubtdiyyah, sebagai
sebagai hamba Allah;

2. Khilafah, sebagai peran manusia dalam

hakikat manusia

tanggung jawab sosial dan etis;
3. Tazkiyah, sebagai proses penyucian jiwa
dan pembinaan akhlak.

Ketiga dimensi tersebut dianalisis untuk
mengungkap implikasinya terhadap
pengembangan paradigma Teologi Islam
Kontemporer, khususnya dalam merumuskan
tujuan pendidikan Islam yang integratif,
reflektif, dan responsif terhadap tantangan
modernitas. Dengan demikian, metode ini tidak
hanya bersifat deskriptif, tetapi juga bersifat

analitis-sintetis, yang menjadi novelty
metodologis artikel ini.
HASIL PENELITIAN DAN

PEMBAHASAN
1. Penciptaan Manusia sebagai Fondasi
Teologis Pendidikan Islam
Hasil kajian menunjukkan bahwa
konsep penciptaan manusia (khalig al-
basyar) dalam Islam bukan sekadar narasi
kosmologis, melainkan fondasi teologis
yang menentukan arah tujuan pendidikan
Islam. Al-Qur’an memosisikan manusia
sebagai makhluk yang diciptakan secara
sadar dan bermakna,

dengan tujuan



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

eksistensial yang terintegrasi antara dimensi
spiritual, moral, dan sosial. Hal ini tercermin
dalam firman Allah SWT: “Dan Aku tidak
menciptakan jin dan manusia melainkan
supaya mereka beribadah kepada-Ku” (QS.
Adz-Dzariyat [51]: 56). Ayat ini
menegaskan bahwa dimensi ‘ubtdiyyah
merupakan tujuan ontologis penciptaan
manusia.

Dalam perspektif teologi Islam,
penciptaan manusia juga mencerminkan
kemuliaan dan potensi unik yang tidak
dimiliki makhluk lain. Al-Attas menegaskan
bahwa manusia dalam Islam dipahami
sebagai makhluk berilmu (al-insan al-
‘alim), yang diberi amanah untuk
memahami realitas secara benar sesuai
dengan wahyu dan akal (Al-Attas, 1995).
Dengan demikian, pendidikan Islam harus
berangkat dari pemahaman teologis tentang
manusia sebagai subjek bermakna, bukan
sekadar objek sosial atau ekonomi.

Kajian ini menemukan bahwa banyak
Islam  modern

diskursus  pendidikan

cenderung mengadopsi pendekatan
pragmatis dan instrumental, sehingga aspek
teologis  penciptaan sering

tereduksi. Padahal, pemahaman tentang

manusia

tujuan penciptaan manusia merupakan
prasyarat epistemologis dalam merumuskan

ISSN: 1978-6875

bahwa ibadah mencakup segala bentuk
ketaatan lahir dan batin yang diridhai Allah
(Ibn Taymiyyah, 1995).

Dalam konteks pendidikan,
‘ubtidiyyah berimplikasi pada orientasi
spiritual kurikulum dan proses

pembelajaran. Pendidikan Islam tidak cukup
hanya mencetak individu cerdas secara
intelektual, tetapi harus membentuk
kesadaran tauhid yang menjiwai cara
berpikir, bersikap, dan bertindak. Hal ini
sejalan dengan pandangan Al-Ghazali yang
menempatkan tujuan pendidikan sebagai
upaya mendekatkan diri kepada Allah dan
menyempurnakan akhlak manusia (Al-
Ghazali, 2004).

Hasil analisis menunjukkan bahwa
krisis pendidikan modern—seperti
dekadensi moral dan krisis makna—berakar
pada pemisahan antara ilmu dan nilai
transendental. Oleh karena itu, integrasi
dimensi ‘ubiidiyyah dalam pendidikan
Islam menjadi kontribusi teologis penting
dalam merespons tantangan modernitas.
Pendidikan berbasis ‘ubudiyyah berfungsi
sebagai sarana internalisasi nilai tauhid,
sehingga ilmu tidak bersifat netral secara
moral, tetapi diarahkan pada kemaslahatan
dan ketaatan kepada Allah.

tujuan pendidikan yang otentik dan berakar 3. Dimensi Khilafah dan Tanggung Jawab

pada worldview Islam (Nasr, 1989). Sesial Pendidikan
Selain ‘ubudiyyah, penelitian ini
2. Dimensi ‘Ubidiyyah dan Orientasi menemukan bahwa dimensi khilafah
Spiritual Pendidikan Islam merupakan pilar teologis kedua dalam
Temuan utama penelitian ini tujuan  pendidikan Islam. Al-Qur’an

menunjukkan bahwa dimensi ‘ubtdiyyah
menempati posisi sentral dalam tujuan
pendidikan Islam. ‘Ubtdiyyah tidak hanya
dimaknai
sebagai

sebagai hamba Allah dalam seluruh aspek
kehidupan. Ibn Taymiyyah menegaskan

sebagai ritual formal,
kesadaran eksistensial

tetapi
manusia

125

menyatakan bahwa manusia diciptakan
sebagai khalifah di bumi (QS. Al-Baqgarah
[2]: 30), yang mengandung makna amanah,
tanggung jawab, dan kepemimpinan moral.
Konsep khilafah menegaskan bahwa
manusia tidak hidup secara individualistik,
melainkan sebagai agen sosial yang



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

bertanggung jawab terhadap keadilan,
keberlanjutan, dan kesejahteraan bersama.
Dalam kerangka pendidikan Islam,
khilafah berimplikasi pada pembentukan
etika publik, dan
Fazlur Rahman

sosial,
ekologis.
menekankan bahwa khilafah harus dipahami
sebagai tanggung jawab moral untuk
mewujudkan nilai-nilai Qur’ani dalam
kehidupan sosial (Rahman, 1982). Oleh
karena itu, pendidikan Islam harus
melahirkan individu yang tidak hanya saleh
secara personal, tetapi juga berkomitmen
pada keadilan sosial.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa

kompetensi
kesadaran

pendekatan  pendidikan yang hanya
menekankan kesalehan individual
berpotensi melahirkan dikotomi antara

agama dan realitas sosial. Integrasi dimensi
khilafah memungkinkan pendidikan Islam
berfungsi sebagai instrumen transformasi
sosial yang berbasis nilai tauhid. Dengan
demikian, tujuan  pendidikan  Islam
mencakup pengembangan kapasitas
intelektual dan moral untuk mengelola

kehidupan dunia secara bertanggung jawab.

4. Dimensi Tazkiyah dan Pembentukan
Kepribadian Holistik

Dimensi tazkiyah menjadi temuan
penting ketiga dalam penelitian ini. Al-
Qur’an menegaskan bahwa keberuntungan
manusia bergantung pada penyucian jiwa,
dan kehancurannya pada pengotoran jiwa
(QS. Asy-Syams [91]: 7-10). Tazkiyah
mencakup  proses  penyucian  hati,
pengendalian nafsu, dan pembinaan akhlak
mulia.

Dalam perspektif pendidikan Islam,
tazkiyah berfungsi sebagai jembatan antara
aspek kognitif dan afektif. Pendidikan yang
mengabaikan tazkiyah berpotensi
melahirkan individu berpengetahuan tinggi

126

ISSN: 1978-6875

tetapi miskin integritas moral. Al-Ghazali
menekankan bahwa ilmu tanpa tazkiyah
dapat menjadi sumber kesombongan dan
kerusakan (Al-Ghazali, 2004).

Hasil kajian menunjukkan bahwa
integrasi tazkiyah dalam pendidikan Islam
menuntut metode pedagogis yang tidak
hanya menekankan transfer pengetahuan,
tetapi juga keteladanan, pembiasaan, dan
pembinaan spiritual. Dengan demikian,
pendidikan  Islam  berorientasi  pada
pembentukan manusia seutuhnya (insan
kamil), yang seimbang antara akal, ruh, dan
moral.

5. Implikasi Teologis terhadap Paradigma
Pendidikan Islam Kontemporer

Berdasarkan analisis tiga dimensi
teologis—‘ubtidiyyah, khilafah, dan
tazkiyah—penelitian ini menemukan bahwa
tujuan pendidikan Islam bersifat integratif
dan holistik. Ketiganya tidak berdiri sendiri,
melainkan  saling melengkapi  dalam
membentuk paradigma pendidikan Islam
yang berakar pada teologi penciptaan
manusia.

Implikasi teoretis dari temuan ini
adalah perlunya rekonstruksi paradigma
Teologi Pendidikan Islam kontemporer
yang tidak terjebak pada dikotomi antara
agama dan ilmu, atau antara spiritualitas dan
rasionalitas.  Pendidikan
dipahami sebagai proses teologis yang
membentuk kesadaran tauhid, tanggung

Islam  harus

jawab sosial, dan kematangan moral secara
simultan.

Secara akademik, penelitian ini
berkontribusi dengan menawarkan kerangka
teologis konseptual yang dapat digunakan
sebagai dasar analisis dalam kajian
pendidikan Islam. Kerangka ini juga relevan
untuk merespons tantangan globalisasi dan
sekularisasi yang cenderung menyingkirkan



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

dimensi transendental dari
(Nasr, 1989; Al-Attas, 1995).

Dengan demikian, hasil penelitian ini
menegaskan bahwa pemahaman tentang

pendidikan

penciptaan manusia dalam Islam memiliki
implikasi langsung terhadap perumusan
tujuan pendidikan Islam yang autentik,
kontekstual, dan  berorientasi  pada
pembentukan manusia paripurna.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa
teologi penciptaan manusia membentuk fondasi
integral tujuan pendidikan Islam melalui tiga
dimensi utama: ‘ubtdiyyah, khilafah, dan
tazkiyah. Ketiganya bukan konsep normatif
terpisah, melainkan kerangka teologis yang
saling melengkapi dalam membentuk orientasi
spiritual, sosial, dan moral pendidikan Islam.

Kontribusi teoretis utama penelitian ini
terletak pada perumusan model teologi
pendidikan Islam berbasis penciptaan manusia,
yang mempertemukan teologi, filsafat
pendidikan, dan tujuan pedagogis dalam satu
kerangka konseptual yang koheren. Model ini
memperkaya wacana teologi pendidikan Islam
kontemporer yang selama ini
terfragmentasi.

cenderung

Implikasi penelitian ini menegaskan
perlunya reformulasi kurikulum, paradigma
pembelajaran, dan peran pendidik dalam
pendidikan Islam. Penelitian selanjutnya
disarankan untuk menguji kerangka ini melalui
studi empiris pada institusi pendidikan Islam
guna menilai efektivitas implementasinya

dalam konteks sosial yang lebih luas.

REKOMENDASI DAN NOVELTY
PENELITIAN
1. Rekomendasi

Berdasarkan temuan, studi kasus, dan
analisis terhadap dimensi ubudiyah,
khilafah, dan tazkiyah dalam kerangka

127

ISSN: 1978-6875

teologi penciptaan manusia (Khaliqul

Basyar), maka beberapa rekomendasi dapat

diajukan:

a. Pengembangan Kurikulum Integratif
Kementerian Agama dan lembaga
pendidikan Islam di semua level perlu

mengembangkan  kurikulum  yang
mengintegrasikan nilai ubudiyah
(kesadaran  transendental), khilafah

(tanggung jawab sosial-ekologis), dan
tazkiyah (penyucian jiwa) ke dalam
semua mata pelajaran. Hal ini selaras
dengan gagasan Al-Attas (1993) tentang
ta’dib sebagai basis pendidikan Islam.

b. Penguatan Spiritualitas dan Akhlak

Peserta Didik

Institusi pendidikan harus memperkuat
praktik spiritual seperti shalat berjamaah,
dzikir, muhasabah, serta menanamkan
nilai-nilai akhlak sebagai inti
pembelajaran. Sejalan dengan Al-
Ghazali (1985), pendidikan akhlak harus
menjadi inti, bukan tambahan.

C. Peningkatan Kompetensi Guru sebagai
Murabbi

Guru tidak hanya diposisikan sebagai
penyampai ilmu, tetapi sebagai murabbi
(pendidik jiwa) dan muaddib (pembina
adab). Karena itu, pelatihan guru harus
menekankan kompetensi spiritual, etika,
dan keteladanan moral (Dhofier, 1994).

d. Pemanfaatan Pendidikan

Islami

Teknologi

Perlu dikembangkan platform digital
Islami yang dapat menyebarkan konten
pembelajaran  berbasis tauhid,
akhlak, dan tanggung jawab sosial.

nilai

Teknologi seharusnya menjadi sarana
dimensi
bukan

memperkuat
pendidikan,
(Sardar, 2011).

teologis
mereduksinya



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

e. Sinergi Pendidikan Formal, Informal,
dan Non-Formal
Efektivitas pendidikan Islam hanya
tercapai jika ada sinergi antara sekolah,
keluarga, dan masyarakat. Oleh karena
itu, diperlukan program kemitraan
pendidikan berbasis komunitas Islami
yang mengintegrasikan nilai ubudiyah,
khilafah, dan tazkiyah (Bronfenbrenner,
1979).

2. Novelty (Kebaruan)

Artikel ini menawarkan beberapa
poin kebaruan (novelty) yang dapat
berkontribusi pada pengembangan teologi
pendidikan Islam:

f. Kerangka Teologi Penciptaan sebagai
Paradigma Pendidikan
Penelitian ini memformulasikan tiga
dimensi teologis penciptaan manusia—
ubudiyah, khilafah, dan tazkiyah—
sebagai komprehensif
pendidikan Kerangka ini

paradigma
Islam.

menyatukan orientasi transendental,
sosial, dan moral, yang selama ini sering

dikaji secara parsial.

g. Integrasi antara Teologi Klasik dan
Tantangan Kontemporer
Artikel ini menghadirkan sintesis antara
sumber klasik (Al-Qur’an, hadis, al-
Ghazali, Ibn Qayyim) dengan pemikir
kontemporer (Al-Attas, Fazlur Rahman,
Nasr, Nurcholish Madjid). Hal ini
memberi  perspektif baru tentang
bagaimana nilai-nilai teologi penciptaan
dapat menjawab tantangan sekularisasi,
globalisasi, dan krisis moral modern.

h. Studi Kasus Empiris dalam Konteks
Pendidikan Islam di Indonesia

Kebaruan lain adalah penerapan konsep
teologis dalam studi kasus konkret:

128

ISSN: 1978-6875

pesantren, perguruan tinggi Islam, dan
fenomena krisis moral generasi muda.
Analisis ini menunjukkan
langsung antara teologi penciptaan dan

relevansi

praktik pendidikan Islam kontemporer di
Indonesia.

i. Implikasi Kurikuler dan Pedagogis

Berbeda dengan penelitian sebelumnya
yang lebih fokus pada kajian filosofis,
artikel ini menawarkan implikasi praktis
bagi kurikulum, metode pembelajaran,
evaluasi pendidikan, serta peran guru
sebagai murabbi. Hal ini menambah nilai
aplikatif ~penelitian dalam konteks
reformasi pendidikan Islam.

j. Tawaran Alternatif terhadap Krisis
Pendidikan Global

Paradigma pendidikan berbasis teologi
penciptaan ditawarkan sebagai alternatif
terhadap model pendidikan Barat yang
cenderung sekuler dan utilitarian.
Dengan menekankan ubudiyah, khilafah,
dan tazkiyah, pendidikan Islam mampu
menjawab krisis moral dan spiritual yang
dihadapi dunia modern (Nasr, 2002).

DAFTAR PUSTAKA
A. Sumber Klasik (Fondasi Teologis)

Al-Ghazali, Abu Hamid. (2005). /lhya’
‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah.
Al-Mawardi.  (1996).  Al-Ahkam  al-
Sulthaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah.

Asfahani, al-Raghib. (1992). Mufradat Alfaz
al-Qur’an. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Ibn Katsir. (2003). Tafsir al-Qur’an al-
‘Azim. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2002). Madarij
al-Salikin. Kairo: Dar al-Hadits.

Ibn Taimiyah. (1992). Al-‘Ubudiyyah.
Riyadh: Maktabah al-Rushd.



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026

B. Pemikiran Teologi & Pendidikan Islam
Modern

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1995).
Prolegomena to the Metaphysics of Islam.
Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Faruqi, Ismail Raji. (1982). Islamization
of Knowledge: General Principles and
Workplan. Herndon: IIIT.

Nasr, Seyyed Hossein. (2002). Knowledge
and the Sacred. New York: SUNY Press.

Rahman, Fazlur. (1982). Islam and
Modernity:  Transformation — of  an
Intellectual Tradition. Chicago: University
of Chicago Press.

Wan Daud, Wan Mohd Nor. (1998). The
Educational Philosophy and Practice of
Syed Muhammad Naquib al-Attas. Kuala
Lumpur: ISTAC.

C. Rujukan Kontemporer (5 Tahun
Terakhir)

Azra, Azyumardi. (2020). Pendidikan
Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah

Tantangan Global. Jakarta: Kencana.

129

ISSN: 1978-6875

Muzakki, Akh., et al. (2021). Studi Islam
Kontemporer: Pendekatan Interdisipliner.
Surabaya: UIN Sunan Ampel Press.
Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2019). Worldview
Islam dan Tantangan Sekularisasi. Gontor:
ISID Press.

Priatna, T., & Ratnasih, T. (2019). Konsep
manusia dalam perspektif Al-Qur’an dan
implikasinya terhadap pendidikan Islam.
Jurnal Pendidikan Islam.

Mubhlasin. (2019). Konsep Bani Adam
dalam Al-Qur’an dan relevansinya terhadap
pendidikan Islam. Jurnal Ushuluddin.
Hidayat, A. (2020). Manusia sebagai subjek
pendidikan dalam perspektif teologi Islam.
Jurnal llmu Pendidikan Islam.
Komisi Perlindungan Anak
(KPAI). (2021). Laporan
Perlindungan Anak di Indonesia. Jakarta.
BKKBN. (2020).
Program Pembangunan
Kependudukan, dan KB. Jakarta.

Indonesia

Tahunan
Laporan  Tahunan
Keluarga,



