
JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

122  

PENCIPTAAN MANUSIA SEBAGAI BASIS ‘UBŪDIYYAH, KHILĀFAH, DAN TAZKIYAH 

DALAM TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM 
 

Irpan Hilmi1, Naih Nurjanah2, Muhammad Arwani3, Mulyadi4, Hasan Basri5, Dewi 

Sadiah6 
 

123456Universitas Islam Negri Sunan Gunung Djati Bandung 
 

*Correspondence Email:  *1irpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id, 2naihnurjanah003@gmail.com, 
3muhammadarwani1987@gmail.com, 4mulyadi.dimas83@gmail.com, 

5hasanbasri@uinsgd.ac.id, 5dewisadiah@uinsgd.ac.id  

 

DOI: https://doi.org/10.58217/joceip.v20i1.164  

 

Abstract 

The concept of human creation in Islam has a fundamental relationship with the aims of Islamic 

education; however, this relationship is often discussed normatively and lacks a systematic theological 

framework. This article aims to analyze human creation as a theological foundation of Islamic 

educational objectives through three key dimensions: ‘ubūdiyyah (servitude), khilāfah (vicegerency), 

and tazkiyah (self-purification). This study employs a library research approach using theological-

philosophical analysis of primary sources such as the Qur’an, Hadith, and contemporary Islamic 

educational and theological literature. The findings indicate that ‘ubūdiyyah reflects the transcendental 

orientation of education, khilāfah emphasizes ethical and social responsibility, and tazkiyah underpins 

moral and personal development. These three dimensions constitute an integrative theological 

framework for the objectives of Islamic education. Academically, this study contributes to Islamic 

educational discourse by offering a more systematic and analytical theological foundation within 

contemporary Islamic thought. 

Keywords: Theology of Human Creation; Islamic Education; ‘Ubūdiyyah; Khilāfah; Tazkiyah. 

 

ABSTRAK 

Konsep penciptaan manusia dalam Islam memiliki keterkaitan fundamental dengan tujuan 

pendidikan Islam, namun relasi teologis tersebut kerap dipahami secara normatif dan belum dirumuskan 

dalam kerangka konseptual yang sistematis. Artikel ini bertujuan menganalisis penciptaan manusia 

sebagai basis teologis tujuan pendidikan Islam melalui tiga dimensi utama, yaitu ‘ubūdiyyah, khilāfah, 

dan tazkiyah. Penelitian ini menggunakan pendekatan library research dengan metode analisis teologis-

filosofis terhadap sumber-sumber primer Al-Qur’an, hadis, serta literatur pemikiran pendidikan dan 

teologi Islam kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa ‘ubūdiyyah merepresentasikan orientasi 

pendidikan pada penghambaan dan kesadaran transendental, khilāfah menegaskan dimensi tanggung 

jawab etis dan sosial manusia, sementara tazkiyah menjadi landasan pengembangan kepribadian dan 

kesempurnaan moral. Ketiga dimensi tersebut membentuk kerangka teologis integratif bagi tujuan 

pendidikan Islam. Secara akademik, artikel ini berkontribusi pada penguatan landasan teologis 

pendidikan Islam dengan menawarkan formulasi konseptual yang lebih sistematis dan analitis dalam 

konteks pemikiran Islam kontemporer. 

Kata Kunci: Teologi Penciptaan Manusia; Pendidikan Islam; ‘Ubūdiyyah; Khilāfah; Tazkiyah 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam memiliki landasan 

teologis yang berakar pada pandangan dunia 

(worldview) Islam tentang hakikat manusia, 

tujuan hidup, dan peran eksistensialnya di alam 

semesta. Dalam perspektif Islam, manusia tidak 

mailto:*1irpanhilmi@stai-alhidayah.ac.id
mailto:2naihnurjanah003@gmail.com
mailto:3muhammadarwani1987@gmail.com
mailto:mulyadi.dimas83@gmail.com
mailto:hasanbasri@uinsgd.ac.id
mailto:5dewisadiah@uinsgd.ac.id
https://doi.org/10.58217/joceip.v20i1.177


JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

123  

dipahami semata sebagai makhluk biologis atau 

sosial, melainkan sebagai makhluk teologis 

yang diciptakan dengan tujuan transendental. 

Pemahaman mengenai maksud penciptaan 

manusia (khalaqa al-insān) menjadi fondasi 

penting dalam merumuskan arah, tujuan, dan 

orientasi pendidikan Islam (Al-Attas, 1995; 

Langgulung, 2003). 

Al-Qur’an menegaskan bahwa tujuan 

utama penciptaan manusia adalah 

penghambaan kepada Allah (‘ubūdiyyah), 

sebagaimana dinyatakan dalam QS. Adz-

Dzāriyāt [51]: 56. Di sisi lain, manusia juga 

diposisikan sebagai khalīfah fī al-arḍ (QS. Al-

Baqarah [2]: 30), yang mengandung tanggung 

jawab moral, sosial, dan ekologis. Selain itu, 

manusia dianugerahi potensi fitrah, akal, dan 

ruh yang memerlukan proses penyucian dan 

pengembangan (tazkiyah), sebagaimana 

ditegaskan dalam QS. Asy-Syams [91]: 7–9. 

Ketiga dimensi teologis tersebut—‘ubūdiyyah, 

khilāfah, dan tazkiyah—secara normatif sering 

disebut sebagai tujuan pendidikan Islam, 

namun kerap dibahas secara terpisah dan 

deskriptif dalam literatur pendidikan Islam. 

Kajian-kajian sebelumnya tentang tujuan 

pendidikan Islam umumnya menitikberatkan 

pada aspek normatif-ideologis atau 

pengembangan karakter dan akhlak 

(Langgulung, 2003; Nata, 2016), sementara 

kajian teologi penciptaan manusia lebih banyak 

dibahas dalam ranah tafsir dan teologi Islam 

tanpa integrasi sistematis ke dalam kerangka 

tujuan pendidikan (Fazlur Rahman, 1982; Nasr, 

2003). Dengan demikian, masih terdapat 

research gap berupa belum adanya kerangka 

teologis integratif yang secara eksplisit 

menempatkan konsep penciptaan manusia 

sebagai basis konseptual tujuan pendidikan 

Islam melalui sintesis ‘ubūdiyyah, khilāfah, dan 

tazkiyah. 

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis bagaimana 

konsep penciptaan manusia dalam Al-Qur’an 

membentuk landasan teologis tujuan 

pendidikan Islam melalui tiga dimensi utama: 

‘ubūdiyyah, khilāfah, dan tazkiyah. Adapun 

pertanyaan penelitian yang diajukan adalah: (1) 

bagaimana konstruksi teologis penciptaan 

manusia dalam perspektif Al-Qur’an dan 

teologi Islam; (2) bagaimana relasi konseptual 

antara penciptaan manusia dan tujuan 

pendidikan Islam; serta (3) bagaimana 

implikasi teoretisnya terhadap pengembangan 

teologi pendidikan Islam kontemporer. 

Artikel ini menawarkan kontribusi 

teoretis berupa formulasi kerangka teologi 

pendidikan Islam yang berbasis pada teologi 

penciptaan manusia, dengan menempatkan 

‘ubūdiyyah, khilāfah, dan tazkiyah sebagai 

poros integratif tujuan pendidikan. Kerangka 

ini diharapkan dapat memperkaya diskursus 

teologi Islam kontemporer sekaligus 

memberikan dasar konseptual yang lebih 

sistematis bagi pengembangan paradigma 

pendidikan Islam yang responsif terhadap 

tantangan modernitas tanpa kehilangan dimensi 

transendentalnya. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research) yang bersifat normatif-

filosofis. Pilihan metode ini didasarkan pada 

research gap yang menunjukkan bahwa kajian 

penciptaan manusia dalam pendidikan Islam 

umumnya masih bersifat parsial—

menitikberatkan aspek normatif atau pedagogis 

semata—tanpa kerangka teologis integratif 

yang secara sistematis menghubungkan 

dimensi ‘ubūdiyyah, khilāfah, dan tazkiyah 

sebagai landasan tujuan pendidikan Islam 

dalam konteks teologi Islam kontemporer. 

 

Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini dikategorikan sebagai 

library research normatif-filosofis, dengan 

pendekatan teologi pendidikan Islam. 

Pendekatan ini digunakan untuk menelaah dan 

merekonstruksi konsep penciptaan manusia 

(khaliqul basyar) berdasarkan sumber-sumber 

primer keislaman serta pemikiran teologis 

klasik dan kontemporer, guna merumuskan 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

124  

kerangka konseptual tujuan pendidikan Islam 

yang berlandaskan teologi. 

 

Sumber dan Kriteria Data 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas: 

1. Sumber primer, yaitu Al-Qur’an dan Hadis 

yang berkaitan dengan tema penciptaan 

manusia, pengabdian (‘ubūdiyyah), 

kekhalifahan (khilāfah), dan penyucian jiwa 

(tazkiyah). 

2. Sumber sekunder, meliputi karya-karya 

ulama klasik (seperti al-Ghazali, Ibn 

Taimiyah, Ibn Qayyim al-Jauziyyah) serta 

pemikir kontemporer di bidang teologi dan 

pendidikan Islam (seperti Syed Muhammad 

Naquib al-Attas, Fazlur Rahman, Hasan 

Langgulung, dan Abdurrahman An-

Nahlawi). 

Kriteria pemilihan sumber didasarkan 

pada: Otoritas keilmuan penulis, Relevansi 

langsung dengan tema teologi penciptaan dan 

pendidikan Islam dan Kontribusi konseptual 

terhadap pengembangan teologi Islam 

kontemporer 

 

Teknik dan Kerangka Analisis Data 

Analisis data dilakukan dengan 

menggunakan analisis tematik-konseptual, 

melalui tahapan berikut: 

1. Klasifikasi konsep, yaitu mengelompokkan 

ayat, hadis, dan pemikiran ulama yang 

berkaitan dengan penciptaan manusia dan 

tujuan pendidikan Islam. 

2. Komparasi konseptual, dengan 

membandingkan pandangan teologi klasik 

dan kontemporer terkait makna ‘ubūdiyyah, 

khilāfah, dan tazkiyah. 

3. Sintesis teologis, yaitu merumuskan 

kerangka integratif ketiga dimensi tersebut 

sebagai basis teologis tujuan pendidikan 

Islam dalam perspektif kontemporer. 

Validitas Akademik 

Untuk menjaga validitas akademik, 

penelitian ini menerapkan prinsip critical 

reading terhadap sumber-sumber literatur, 

menghindari generalisasi normatif, serta 

memastikan koherensi argumentasi antara teks 

normatif, kerangka teologis, dan implikasi 

pendidikan yang ditarik. 

 

Fokus dan Kontribusi Metodologis 

Fokus penelitian ini adalah menganalisis 

konsep penciptaan manusia sebagai landasan 

religius tujuan pendidikan Islam dengan 

menitikberatkan pada tiga dimensi teologis 

utama: 

1. ‘Ubūdiyyah, sebagai hakikat manusia 

sebagai hamba Allah; 

2. Khilāfah, sebagai peran manusia dalam 

tanggung jawab sosial dan etis; 

3. Tazkiyah, sebagai proses penyucian jiwa 

dan pembinaan akhlak. 

Ketiga dimensi tersebut dianalisis untuk 

mengungkap implikasinya terhadap 

pengembangan paradigma Teologi Islam 

Kontemporer, khususnya dalam merumuskan 

tujuan pendidikan Islam yang integratif, 

reflektif, dan responsif terhadap tantangan 

modernitas. Dengan demikian, metode ini tidak 

hanya bersifat deskriptif, tetapi juga bersifat 

analitis-sintetis, yang menjadi novelty 

metodologis artikel ini. 

 

HASIL PENELITIAN DAN 

PEMBAHASAN 

1. Penciptaan Manusia sebagai Fondasi 

Teologis Pendidikan Islam 

Hasil kajian menunjukkan bahwa 

konsep penciptaan manusia (khaliq al-

basyar) dalam Islam bukan sekadar narasi 

kosmologis, melainkan fondasi teologis 

yang menentukan arah tujuan pendidikan 

Islam. Al-Qur’an memosisikan manusia 

sebagai makhluk yang diciptakan secara 

sadar dan bermakna, dengan tujuan 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

125  

eksistensial yang terintegrasi antara dimensi 

spiritual, moral, dan sosial. Hal ini tercermin 

dalam firman Allah SWT: “Dan Aku tidak 

menciptakan jin dan manusia melainkan 

supaya mereka beribadah kepada-Ku” (QS. 

Adz-Dzāriyāt [51]: 56). Ayat ini 

menegaskan bahwa dimensi ‘ubūdiyyah 

merupakan tujuan ontologis penciptaan 

manusia. 

Dalam perspektif teologi Islam, 

penciptaan manusia juga mencerminkan 

kemuliaan dan potensi unik yang tidak 

dimiliki makhluk lain. Al-Attas menegaskan 

bahwa manusia dalam Islam dipahami 

sebagai makhluk berilmu (al-insān al-

‘ālim), yang diberi amanah untuk 

memahami realitas secara benar sesuai 

dengan wahyu dan akal (Al-Attas, 1995). 

Dengan demikian, pendidikan Islam harus 

berangkat dari pemahaman teologis tentang 

manusia sebagai subjek bermakna, bukan 

sekadar objek sosial atau ekonomi. 

Kajian ini menemukan bahwa banyak 

diskursus pendidikan Islam modern 

cenderung mengadopsi pendekatan 

pragmatis dan instrumental, sehingga aspek 

teologis penciptaan manusia sering 

tereduksi. Padahal, pemahaman tentang 

tujuan penciptaan manusia merupakan 

prasyarat epistemologis dalam merumuskan 

tujuan pendidikan yang otentik dan berakar 

pada worldview Islam (Nasr, 1989). 

 

2. Dimensi ‘Ubūdiyyah dan Orientasi 

Spiritual Pendidikan Islam 

Temuan utama penelitian ini 

menunjukkan bahwa dimensi ‘ubūdiyyah 

menempati posisi sentral dalam tujuan 

pendidikan Islam. ‘Ubūdiyyah tidak hanya 

dimaknai sebagai ritual formal, tetapi 

sebagai kesadaran eksistensial manusia 

sebagai hamba Allah dalam seluruh aspek 

kehidupan. Ibn Taymiyyah menegaskan 

bahwa ibadah mencakup segala bentuk 

ketaatan lahir dan batin yang diridhai Allah 

(Ibn Taymiyyah, 1995). 

Dalam konteks pendidikan, 

‘ubūdiyyah berimplikasi pada orientasi 

spiritual kurikulum dan proses 

pembelajaran. Pendidikan Islam tidak cukup 

hanya mencetak individu cerdas secara 

intelektual, tetapi harus membentuk 

kesadaran tauhid yang menjiwai cara 

berpikir, bersikap, dan bertindak. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Al-Ghazali yang 

menempatkan tujuan pendidikan sebagai 

upaya mendekatkan diri kepada Allah dan 

menyempurnakan akhlak manusia (Al-

Ghazali, 2004). 

Hasil analisis menunjukkan bahwa 

krisis pendidikan modern—seperti 

dekadensi moral dan krisis makna—berakar 

pada pemisahan antara ilmu dan nilai 

transendental. Oleh karena itu, integrasi 

dimensi ‘ubūdiyyah dalam pendidikan 

Islam menjadi kontribusi teologis penting 

dalam merespons tantangan modernitas. 

Pendidikan berbasis ‘ubūdiyyah berfungsi 

sebagai sarana internalisasi nilai tauhid, 

sehingga ilmu tidak bersifat netral secara 

moral, tetapi diarahkan pada kemaslahatan 

dan ketaatan kepada Allah. 

 

3. Dimensi Khilāfah dan Tanggung Jawab 

Sosial Pendidikan 

Selain ‘ubūdiyyah, penelitian ini 

menemukan bahwa dimensi khilāfah 

merupakan pilar teologis kedua dalam 

tujuan pendidikan Islam. Al-Qur’an 

menyatakan bahwa manusia diciptakan 

sebagai khalifah di bumi (QS. Al-Baqarah 

[2]: 30), yang mengandung makna amanah, 

tanggung jawab, dan kepemimpinan moral. 

Konsep khilāfah menegaskan bahwa 

manusia tidak hidup secara individualistik, 

melainkan sebagai agen sosial yang 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

126  

bertanggung jawab terhadap keadilan, 

keberlanjutan, dan kesejahteraan bersama. 

Dalam kerangka pendidikan Islam, 

khilāfah berimplikasi pada pembentukan 

kompetensi sosial, etika publik, dan 

kesadaran ekologis. Fazlur Rahman 

menekankan bahwa khilāfah harus dipahami 

sebagai tanggung jawab moral untuk 

mewujudkan nilai-nilai Qur’ani dalam 

kehidupan sosial (Rahman, 1982). Oleh 

karena itu, pendidikan Islam harus 

melahirkan individu yang tidak hanya saleh 

secara personal, tetapi juga berkomitmen 

pada keadilan sosial. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pendekatan pendidikan yang hanya 

menekankan kesalehan individual 

berpotensi melahirkan dikotomi antara 

agama dan realitas sosial. Integrasi dimensi 

khilāfah memungkinkan pendidikan Islam 

berfungsi sebagai instrumen transformasi 

sosial yang berbasis nilai tauhid. Dengan 

demikian, tujuan pendidikan Islam 

mencakup pengembangan kapasitas 

intelektual dan moral untuk mengelola 

kehidupan dunia secara bertanggung jawab. 

 

4. Dimensi Tazkiyah dan Pembentukan 

Kepribadian Holistik 

Dimensi tazkiyah menjadi temuan 

penting ketiga dalam penelitian ini. Al-

Qur’an menegaskan bahwa keberuntungan 

manusia bergantung pada penyucian jiwa, 

dan kehancurannya pada pengotoran jiwa 

(QS. Asy-Syams [91]: 7–10). Tazkiyah 

mencakup proses penyucian hati, 

pengendalian nafsu, dan pembinaan akhlak 

mulia. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, 

tazkiyah berfungsi sebagai jembatan antara 

aspek kognitif dan afektif. Pendidikan yang 

mengabaikan tazkiyah berpotensi 

melahirkan individu berpengetahuan tinggi 

tetapi miskin integritas moral. Al-Ghazali 

menekankan bahwa ilmu tanpa tazkiyah 

dapat menjadi sumber kesombongan dan 

kerusakan (Al-Ghazali, 2004). 

Hasil kajian menunjukkan bahwa 

integrasi tazkiyah dalam pendidikan Islam 

menuntut metode pedagogis yang tidak 

hanya menekankan transfer pengetahuan, 

tetapi juga keteladanan, pembiasaan, dan 

pembinaan spiritual. Dengan demikian, 

pendidikan Islam berorientasi pada 

pembentukan manusia seutuhnya (insān 

kāmil), yang seimbang antara akal, ruh, dan 

moral. 

 

5. Implikasi Teologis terhadap Paradigma 

Pendidikan Islam Kontemporer 

Berdasarkan analisis tiga dimensi 

teologis—‘ubūdiyyah, khilāfah, dan 

tazkiyah—penelitian ini menemukan bahwa 

tujuan pendidikan Islam bersifat integratif 

dan holistik. Ketiganya tidak berdiri sendiri, 

melainkan saling melengkapi dalam 

membentuk paradigma pendidikan Islam 

yang berakar pada teologi penciptaan 

manusia. 

Implikasi teoretis dari temuan ini 

adalah perlunya rekonstruksi paradigma 

Teologi Pendidikan Islam kontemporer 

yang tidak terjebak pada dikotomi antara 

agama dan ilmu, atau antara spiritualitas dan 

rasionalitas. Pendidikan Islam harus 

dipahami sebagai proses teologis yang 

membentuk kesadaran tauhid, tanggung 

jawab sosial, dan kematangan moral secara 

simultan. 

Secara akademik, penelitian ini 

berkontribusi dengan menawarkan kerangka 

teologis konseptual yang dapat digunakan 

sebagai dasar analisis dalam kajian 

pendidikan Islam. Kerangka ini juga relevan 

untuk merespons tantangan globalisasi dan 

sekularisasi yang cenderung menyingkirkan 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

127  

dimensi transendental dari pendidikan 

(Nasr, 1989; Al-Attas, 1995). 

Dengan demikian, hasil penelitian ini 

menegaskan bahwa pemahaman tentang 

penciptaan manusia dalam Islam memiliki 

implikasi langsung terhadap perumusan 

tujuan pendidikan Islam yang autentik, 

kontekstual, dan berorientasi pada 

pembentukan manusia paripurna. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

teologi penciptaan manusia membentuk fondasi 

integral tujuan pendidikan Islam melalui tiga 

dimensi utama: ‘ubūdiyyah, khilāfah, dan 

tazkiyah. Ketiganya bukan konsep normatif 

terpisah, melainkan kerangka teologis yang 

saling melengkapi dalam membentuk orientasi 

spiritual, sosial, dan moral pendidikan Islam. 

Kontribusi teoretis utama penelitian ini 

terletak pada perumusan model teologi 

pendidikan Islam berbasis penciptaan manusia, 

yang mempertemukan teologi, filsafat 

pendidikan, dan tujuan pedagogis dalam satu 

kerangka konseptual yang koheren. Model ini 

memperkaya wacana teologi pendidikan Islam 

kontemporer yang selama ini cenderung 

terfragmentasi. 

Implikasi penelitian ini menegaskan 

perlunya reformulasi kurikulum, paradigma 

pembelajaran, dan peran pendidik dalam 

pendidikan Islam. Penelitian selanjutnya 

disarankan untuk menguji kerangka ini melalui 

studi empiris pada institusi pendidikan Islam 

guna menilai efektivitas implementasinya 

dalam konteks sosial yang lebih luas. 

 

REKOMENDASI DAN NOVELTY 

PENELITIAN 

1. Rekomendasi 

Berdasarkan temuan, studi kasus, dan 

analisis terhadap dimensi ubudiyah, 

khilafah, dan tazkiyah dalam kerangka 

teologi penciptaan manusia (Khaliqul 

Basyar), maka beberapa rekomendasi dapat 

diajukan: 

a. Pengembangan Kurikulum Integratif 

Kementerian Agama dan lembaga 

pendidikan Islam di semua level perlu 

mengembangkan kurikulum yang 

mengintegrasikan nilai ubudiyah 

(kesadaran transendental), khilafah 

(tanggung jawab sosial-ekologis), dan 

tazkiyah (penyucian jiwa) ke dalam 

semua mata pelajaran. Hal ini selaras 

dengan gagasan Al-Attas (1993) tentang 

ta’dib sebagai basis pendidikan Islam. 

b. Penguatan Spiritualitas dan Akhlak 

Peserta Didik 

Institusi pendidikan harus memperkuat 

praktik spiritual seperti shalat berjamaah, 

dzikir, muhasabah, serta menanamkan 

nilai-nilai akhlak sebagai inti 

pembelajaran. Sejalan dengan Al-

Ghazali (1985), pendidikan akhlak harus 

menjadi inti, bukan tambahan. 

c. Peningkatan Kompetensi Guru sebagai 

Murabbi 

Guru tidak hanya diposisikan sebagai 

penyampai ilmu, tetapi sebagai murabbi 

(pendidik jiwa) dan muaddib (pembina 

adab). Karena itu, pelatihan guru harus 

menekankan kompetensi spiritual, etika, 

dan keteladanan moral (Dhofier, 1994). 

d. Pemanfaatan Teknologi Pendidikan 

Islami 

Perlu dikembangkan platform digital 

Islami yang dapat menyebarkan konten 

pembelajaran berbasis nilai tauhid, 

akhlak, dan tanggung jawab sosial. 

Teknologi seharusnya menjadi sarana 

memperkuat dimensi teologis 

pendidikan, bukan mereduksinya 

(Sardar, 2011). 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

128  

e. Sinergi Pendidikan Formal, Informal, 

dan Non-Formal 

Efektivitas pendidikan Islam hanya 

tercapai jika ada sinergi antara sekolah, 

keluarga, dan masyarakat. Oleh karena 

itu, diperlukan program kemitraan 

pendidikan berbasis komunitas Islami 

yang mengintegrasikan nilai ubudiyah, 

khilafah, dan tazkiyah (Bronfenbrenner, 

1979). 

 

2. Novelty (Kebaruan) 

Artikel ini menawarkan beberapa 

poin kebaruan (novelty) yang dapat 

berkontribusi pada pengembangan teologi 

pendidikan Islam: 

f. Kerangka Teologi Penciptaan sebagai 

Paradigma Pendidikan 

Penelitian ini memformulasikan tiga 

dimensi teologis penciptaan manusia— 

ubudiyah, khilafah, dan tazkiyah—

sebagai paradigma komprehensif 

pendidikan Islam. Kerangka ini 

menyatukan orientasi transendental, 

sosial, dan moral, yang selama ini sering 

dikaji secara parsial. 

g. Integrasi antara Teologi Klasik dan 

Tantangan Kontemporer 

Artikel ini menghadirkan sintesis antara 

sumber klasik (Al-Qur’an, hadis, al- 

Ghazali, Ibn Qayyim) dengan pemikir 

kontemporer (Al-Attas, Fazlur Rahman, 

Nasr, Nurcholish Madjid). Hal ini 

memberi perspektif baru tentang 

bagaimana nilai-nilai teologi penciptaan 

dapat menjawab tantangan sekularisasi, 

globalisasi, dan krisis moral modern. 

h. Studi Kasus Empiris dalam Konteks 

Pendidikan Islam di Indonesia 

Kebaruan lain adalah penerapan konsep 

teologis dalam studi kasus konkret: 

pesantren, perguruan tinggi Islam, dan 

fenomena krisis moral generasi muda. 

Analisis ini menunjukkan relevansi 

langsung antara teologi penciptaan dan 

praktik pendidikan Islam kontemporer di 

Indonesia. 

i. Implikasi Kurikuler dan Pedagogis 

Berbeda dengan penelitian sebelumnya 

yang lebih fokus pada kajian filosofis, 

artikel ini menawarkan implikasi praktis 

bagi kurikulum, metode pembelajaran, 

evaluasi pendidikan, serta peran guru 

sebagai murabbi. Hal ini menambah nilai 

aplikatif penelitian dalam konteks 

reformasi pendidikan Islam. 

j. Tawaran Alternatif terhadap Krisis 

Pendidikan Global 

Paradigma pendidikan berbasis teologi 

penciptaan ditawarkan sebagai alternatif 

terhadap model pendidikan Barat yang 

cenderung sekuler dan utilitarian. 

Dengan menekankan ubudiyah, khilafah, 

dan tazkiyah, pendidikan Islam mampu 

menjawab krisis moral dan spiritual yang 

dihadapi dunia modern (Nasr, 2002). 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A. Sumber Klasik (Fondasi Teologis) 

Al-Ghazali, Abu Hamid. (2005). Ihya’ 

‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Al-Mawardi. (1996). Al-Ahkam al-

Sulthaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Asfahani, al-Raghib. (1992). Mufradat Alfaz 

al-Qur’an. Beirut: Dar al-Ma‘rifah. 

Ibn Katsir. (2003). Tafsir al-Qur’an al-

‘Azim. Beirut: Dar al-Fikr. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2002). Madarij 

al-Salikin. Kairo: Dar al-Hadits. 

Ibn Taimiyah. (1992). Al-‘Ubudiyyah. 

Riyadh: Maktabah al-Rushd. 



JOCE IP Vol. 20 No. 1, Januari 2026  ISSN: 1978-6875 

129  

 

B. Pemikiran Teologi & Pendidikan Islam 

Modern  

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1995). 

Prolegomena to the Metaphysics of Islam. 

Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Faruqi, Ismail Raji. (1982). Islamization 

of Knowledge: General Principles and 

Workplan. Herndon: IIIT. 

Nasr, Seyyed Hossein. (2002). Knowledge 

and the Sacred. New York: SUNY Press. 

Rahman, Fazlur. (1982). Islam and 

Modernity: Transformation of an 

Intellectual Tradition. Chicago: University 

of Chicago Press. 

Wan Daud, Wan Mohd Nor. (1998). The 

Educational Philosophy and Practice of 

Syed Muhammad Naquib al-Attas. Kuala 

Lumpur: ISTAC. 

 

C. Rujukan Kontemporer (5 Tahun 

Terakhir)  

Azra, Azyumardi. (2020). Pendidikan 

Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah 

Tantangan Global. Jakarta: Kencana. 

Muzakki, Akh., et al. (2021). Studi Islam 

Kontemporer: Pendekatan Interdisipliner. 

Surabaya: UIN Sunan Ampel Press. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2019). Worldview 

Islam dan Tantangan Sekularisasi. Gontor: 

ISID Press. 

Priatna, T., & Ratnasih, T. (2019). Konsep 

manusia dalam perspektif Al-Qur’an dan 

implikasinya terhadap pendidikan Islam. 

Jurnal Pendidikan Islam. 

Muhlasin. (2019). Konsep Bani Adam 

dalam Al-Qur’an dan relevansinya terhadap 

pendidikan Islam. Jurnal Ushuluddin. 

Hidayat, A. (2020). Manusia sebagai subjek 

pendidikan dalam perspektif teologi Islam. 

Jurnal Ilmu Pendidikan Islam. 

Komisi Perlindungan Anak Indonesia 

(KPAI). (2021). Laporan Tahunan 

Perlindungan Anak di Indonesia. Jakarta. 

BKKBN. (2020). Laporan Tahunan 

Program Pembangunan Keluarga, 

Kependudukan, dan KB. Jakarta. 

 


